Fascículo Interactivo

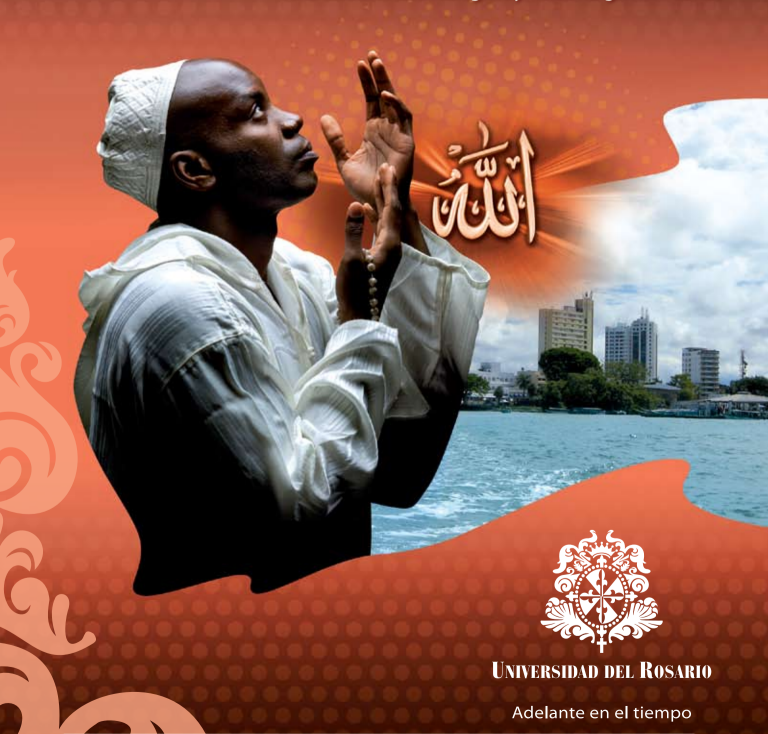


Fascículo Interactivo 12 de 16

# Religiosidad

Islámica y Reivindicación Étnica: Chiísmo Afrocolombiano en Buenaventura

Centro de Estudios Teológicos y de las Religiones - CETRE



as de 6.700 millones de habitantes tiene el planeta. Una cifra que, día a día, aumenta, así como el número de musulmanes que habitan en el mundo: 1.400 millones. Parece haber un pedazo de ellos en cada rincón de la tierra. Una realidad de la que Colombia no es ajena, pues en el país existen más de 15 mil profesos del Islam. Y, pese a lo que podría pensarse, viven en zonas tan importantes como Buenaventura.

Allí, en el puerto de mayor importancia de Colombia sobre el Océano Pacífico, se halla una de las comunidades musulmanas más significativas del país. Es tan relevante que no sólo es la tercera más grande (después de Maicao y Bogotá), sino que su existencia se remonta a casi cuatro décadas.

La comunidad musulmana de Buenaventura se diferencia de las restantes en Colombia y en América Latina porque está constituida totalmente por conversos al Islam o por sus descendientes, es decir, está conformada por nativos. Y como si esto no fuera suficiente, es la única comunidad predominantemente chiíta en el país, ya que en el resto de lugares el sunismo es la tendencia imperante (ver El Islam y el chiísmo).



Además de estas interesantes características, esta comunidad se diferencia por ser la única colectividad musulmana del continente constituida, en su totalidad, por afrodescendientes. Debido a esto, la mezcla de elementos étnicos y religiosos hace del chiísmo de Buenaventura un caso singular y atrayente.

Pese a todo, esta comunidad no ha sido objeto de un estudio profundo, salvo algunas anotaciones casi anecdóticas hechas por parte de investigadores de la afrocolombianidad. Por esta razón, investigadores del Centro de Estudios Teológicos y de las Religiones de la Universidad del Rosario emprendieron un viaje hacia Buenaventura y Cali para buscar y hallar datos, historias, y las raíces de esta comunidad musulmana afrocolombiana en el Pacífico.

# Continúe el tema en el fascículo interactivo en <a href="www.urosario.edu.co/investigacion">www.urosario.edu.co/investigacion</a> Este artículo es una síntesis de los temas que desarrollan los grupos de investigación de la Universidad del Rosario. Este material cuenta con documentos, capítulos de libros, entrevistas, fotografías y bibliografía de apoyo, entre otros soportes o estudios, que el lector podrá consultar en la página Web www.urosario.edu.co/investigacion. Bibliografía Fotografía Página web Video Foro



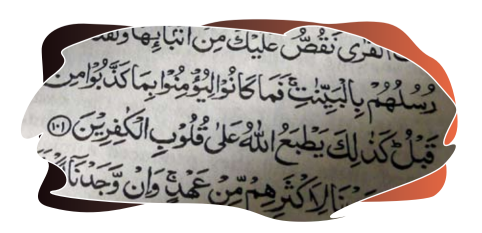
Este mensaje se transmitió gracias a la llegada de marineros que trabajaban en los barcos provenientes de Estados Unidos y que pertenecían al movimiento religioso.

Había uno de ellos que se erigía como una figura especial: Esteban Mustafá Meléndez, un afroamericano de origen panameño que se dedicó (durante todo el tiempo que permanecía en el puerto colombiano) a predicar acerca de la necesidad de reivindicar los derechos de los afrodescendientes. Este mensaje logró cierto éxito y por eso, en 1970, se desarrollaron las primeras reuniones de musulmanes colombianos. De esta forma, se generó una mezcla fuerte: la dinámica del movimiento musulmán junto a la ideología del

El propósito de este recorrido fue observar sus formas de organización, las instituciones y las estructuras sociales que han creado en torno a su fe común. De igual manera, buscó entender las complejas relaciones que se dan entre el factor étnico y la vivencia religiosa en un contexto nacional problemático, caracterizado por la pobreza y el conflicto.

### Arribo a tierras portuarias

Todo empezó en los años sesenta del siglo XX. El Islam llegó a Buenaventura debido a la relación que existía entre el "orgullo negro" y el elemento religioso, por eso el mensaje de la Nación del Islam (ver recuadro) caló con fuerza.



## Un emporio comercial

Buenaventura es el puerto más importante de Colombia sobre el Océano Pacífico. Ubicado en el Valle del Cauca, moviliza alrededor del 60% del comercio del país, además sirve como centro de distribución para las demás poblaciones del Pacífico y es un centro receptor de ingresos por el turismo.

Sin embargo, existe un contraste con los altos índices económicos, porque buena parte de la población vive en condiciones precarias. La falta de inversión social, sumada al conflicto armado y al narcotráfico, afecta de manera directa a sus casi 500 mil habitantes; tanto así que una opinión común entre los bonaverenses es que a través del puerto se mueve la riqueza del país, pero nada se queda en la ciudad.

orgullo negro, lo cual les permitió a los líderes lograr la simpatía de la población del puerto, que por ese entonces no gozaba de una buena calidad de vida. Por ello, el Islam, junto con Mustafá, entró con fuerza, como una fuente de esperanza.

Fue tan importante la presencia de este hombre que, aún hoy, algunos miembros de la comunidad recuerdan que "él siempre llegaba en el barco [...], daba

# FASCICULO INTERACTIVO

### La Nación del Islam

Nacido en la Detroit de los años treinta del siglo XX, el movimiento Nación del Islam (*Nation of Islam*) debe su origen a la labor proselitista de Wallace Fard Muhammad, quien pregonaba la necesidad de volver sobre los valores espirituales, culturales y religiosos de la población negra norteamericana, la cual había sido degradada a un estado de esclavitud por los blancos.

Tras la desaparición de este líder, unos años después, el movimiento, que paulatinamente ganó más fuerza, pasó a ser dirigido por Elijah Muhammad. Sin embargo, su figura más importante fue Malcolm X, quien capturó la atención de los medios de comunicación en los años setenta, antes de que decidiera romper con el movimiento. Poco tiempo después, en 1965, fue asesinado.

A pesar del nombre del movimiento, algunos analistas han llamado la atención sobre su interpretación poco estricta de la doctrina islámica y, de hecho, es posible encontrar raíces de origen bautista, fe común entre los afroamericanos del sur de Estados Unidos.

charlas de un día, de unas horas; traía regalos y, nuevamente, se iba. Les preguntaba si se habían reunido y decía que cuando volviera, quería verlos unidos. Así los fue concientizando, decía: la religión de ustedes es el Islam".

Unos años más adelante, por fin, se crearon las bases de la que sería la comunidad musulmana más antiqua del país. Arrancó con más de doscientos integrantes. Establecida en 1974, la Comunidad Islámica de Colombia fue la primera organización de musulmanes en lograr reconocimiento legal. Sin embargo, esto no significó una mejora sustancial en su nivel de vida. La falta de líderes preparados y el debilitamiento de las relaciones con Estados Unidos (cuando Meléndez se jubiló), llevaron a la primera crisis de esta agrupación.

Todo era tan precario y el nivel educativo tan bajo que, en ese entonces, quien supiera leer en inglés se convertía, casi automáticamente, en líder espiritual. Si bien algunos llegaron a viajar a Estados Unidos en busca del "verdadero Islam", otros buscaron nuevas fuentes

de conocimiento que les permitieran continuar con su nueva religiosidad, la cual se negaban a perder tan fácilmente. Así, durante los años ochenta, algunos buscaron relacionarse con las comunidades de musulmanes sunitas de otros lugares del país o del exterior. Empero, el apoyo recibido fue prácticamente nulo. La situación marginal de Buenaventura, unida a la desconfianza que producía el haber pertenecido al movimiento de la Nación del Islam, les cerró muchas puertas.

Por esta razón, cuando desde Irán se recibieron las primeras muestras de ayuda, la comunidad decidió enfocarse en esta dirección. El apoyo iraní se cristalizó en becas ofrecidas para que algunas personas realizaran estudios de profundización en Islam. Uno de estos individuos fue Carlos Valencia Potes, quien se hizo musulmán a los 18 años y adoptó el nombre islámico de Munir. Luego de finalizar sus estudios secundarios, obtuvo, a los 22 años, una de las becas para estudiar Islam en Argentina. Un año después, fue seleccionado para irse a la ciudad universitaria

islámica de Qom, en Irán, donde recibió varios años de formación en recitación coránica y sharia (Lev islámica), tras lo cual inició un ciclo universitario. Concluyó sus estudios islámicos en 2000; entonces, regresó a Colombia y asumió la dirección de la comunidad, lo cual fortaleció el proceso de conversión definitiva de ésta al chiísmo. Bajo la dirección reciente del sheij Munir Valencia, la comunidad ha logrado consolidarse, prueba de ello es la existencia de sus principales instituciones: la mezquita y la Institución Educativa Silvia Zaynab.

### Construyendo historia

Cabe anotar que antes de la consecución de estas sedes propias, la comunidad debió enfrentarse a una constante migración debido a la discriminación y la in-

El Islam dominante en Irán es el chiísmo duodecimano, al cual pertenece una décima parte de los 1.400 millones de musulmanes existentes en el mundo.

solvencia económica, pero en la actualidad, los tiempos son más amables.

La mezquita, denominada Centro Cultural Islámico La Ciudad del Profeta, está ubicada sobre la Avenida Rockefeller, una de las más importantes de la ciudad. Fue construida en el año 2000 y actualmente posee una sala de oración, una biblioteca, cocina y, además, funciona como sede de una emisora musulmana virtual.

El Instituto Silvia Zaynab, por su parte, ofrece educación desde el pre-escolar hasta básica secundaria a la población de bajos recursos. Si bien el colegio existe desde 1981, la periodicidad en el pago de la pensión, unida a la paulatina disminución en el número de musulmanes. llevó a su cierre a finales de los noventa. Fue en ese momento cuando el sheii Munir se hizo cargo de la comunidad y, entonces, la institución logró reabrir sus puertas. Así, en medio de ese trasegar, ha logrado pasar de 45 estudiantes en el año 2000 a 148 en 2008.

Aunque la orientación del colegio es religiosa, sólo un 60% de sus alumnos son musulmanes. El resto de los escolares aprende sobre las bases del Islam sin que éste sea considerado como un asunto nocivo por parte de sus familias. Pese a que sigue siendo una





institución privada, la matrícula no es pagada por los padres de familia sino por el Gobierno de la ciudad, gracias a un convenio firmado con la Secretaría de Educación de Buenaventura. A pesar de haber ganado algunos espacios, aún no se posee un cementerio islámico, por lo cual los musulmanes son enterrados, según el rito indicado, en cementerios convencionales.

### Negritudes e Islam: una pareja indisoluble

Aunque el grueso de la comunidad, que actualmente es cercana a los 300 miembros, se considera chiíta, también se encuentran rezagos de los ideales de la Nación del Islam, pues algunos miembros adoptaron tibiamente el chiísmo o lo rechazaron totalmente. Asimismo, unos pocos siguen siendo

### El Islam y el chiísmo

El Islam es una de las tres grandes religiones monoteístas y pertenece al tronco de las religiones abrahámicas. En términos numéricos, constituye la segunda religión del planeta, con unos 1.400 millones de fieles, lo que significa que cerca de la quinta parte de la población mundial es musulmana. Dentro de esta comunidad, un 90% es musulmán suní, y un 10% chiíta.

Los chiítas comparten las mismas bases doctrinales que los musulmanes suníes, siguen el mismo texto sagrado (El Corán) y reconocen la tradición profética que llega hasta Mahoma. Sin embargo, existen unos puntos que los diferencian, tales como el imamato.

El imamato es la ayuda necesaria que envía Dios a la humanidad para que logre encausar sus actos y no se precipite a la perdición. Esta guía se manifesta, según la religión, en la existencia de profetas que transmitieron el mensaje de Dios a diversos pueblos v en distintas épocas. Si bien Mahoma era el último mensajero, Dios había enviado a los imames como garantes del camino recto. Así, los chiítas se diferencian en dos grupos principales, según sigan la línea de descendencia del Profeta hasta el séptimo imam (septimanos) o hasta el decimosegundo (duodecimanos).

suníes. No obstante, ajena a la filiación religiosa, en Buenaventura se vive una fuerte relación entre religión y orgullo étnico.

Aunque el sheij Munir ha sido uno de los que han buscado que el Islam no se restrinja a una cuestión étnica, es clara la asociación entre la elevación de los derechos de las negritudes y la figura de Malcolm X como ícono (ver La Nación del Islam). De hecho, en los hogares de muchos musulmanes, así como en la mezquita y en el colegio, los cuadros con las imágenes del Ayatollah Jomeini, líder de la Revolución Islámica Iraní y la de Malcolm X, suelen estar una al lado de la otra.

El impacto de las posturas de la comunidad islámica de Buenaventura se muestra con fuerza especialmente en Cali. Allí, la colectividad musulmana cuenta con unos 150 individuos, de los cuales un 40% es chiíta. En efecto, el factor étnico llega a ser tan importante para la comunidad de Buenaventura que se ha tendido a la separación



"Pregúntele a cualquier negro de más de treinta años en Buenaventura y seguro que conoció el Islam". (Entrevista con Munir Valencia. Bogotá, noviembre de 2006).

respecto a los musulmanes suníes (población de Buenaventura radicada en Cali).

A pesar de lo anterior, las relaciones entre ambos grupos (suníes reunidos en torno a la mezquita *an-Noor* y chiítas en torno a la mezquita *al-Kauzar*), son cordiales y ambos reconocen su legitimidad.

De esta forma se vive el Islam en Buenaventura, un lugar en el que, pese a sus ideales, no existe ninguna ruptura con el entorno social ni se ha creado una comunidad con espíritu de gueto. No existe una diferenciación económica o social entre musulmanes v no musulmanes. Por el contrario, la conciencia de compartir unos mismos problemas con el resto de la comunidad afrocolombiana en el Pacífico ha hecho que el Islam se convierta en una forma más de tender puentes en procura de resolver problemas comunes.

En esa medida, el Islam, tal como es vivido cotidianamente en Buenaventura, tiene que ver más con las realidades y sentimientos del puerto, que con los grandes

### Las primeras huellas

Si bien existen algunos vestigios de presencia islámica en Colombia desde inicios del siglo XVI, la presencia contemporánea de musulmanes se remonta a las migraciones árabes hacia Occidente, a finales del siglo XIX. Pero, para hablar de una verdadera constitución de una comunidad musulmana, se debe dirigir la mirada a los años setenta del siglo XX. En ese momento, de forma casi simultánea, surgieron asociaciones islámicas en Buenaventura, Maicao y Bogotá.

Estas comunidades, que originalmente estaban conformadas (salvo el caso de Buenaventura) por inmigrantes, hacia los años noventa empezaron a tener un crecimiento importante en el número de musulmanes nativos, de tal forma que lograron abrirse campo en las ciudades más importantes. Así, el Islam se ha expandido a San Andrés, Cartagena, Barranquilla, Santa Marta, Bucaramanga, Cali, Pasto, Medellín y Pereira, entre otras ciudades. Aunque, según estimativos, el número de musulmanes en Colombia sigue siendo bajo (0.04%), sus cerca de 15 mil miembros representan un grupo dinámico y en expansión.

centros del Islam a nivel internacional, de los cuales, sin embargo, no se desliga. En el plano nacional, al haberse convertido en una forma válida de entender la herencia cultural colombiana y el legado africano, esta comunidad ha llegado a convertirse en un elemento más del complejo universo social colombiano.



Escuela de Ciencias Humanas Centro de Estudios Teológicos y de las Religiones - CETRE

Formamos la mente y el espíritu

- Investigación
- Docencia
- Consultoría y Asesoría



Contáctenos: cetre @urosario.edu.co www.urosario.edu.co/cetre

Adelante en el tiempo

# Centro de Estudios Teológicos y de las Religiones - CETRE

Líneas de Investigación

Teología, Estudio Comparado de las Religiones, Religión, Política y Sociedad

Director • Germán Pinilla Monroy

Coordinador • Fabián Salazar Guerrero

Director del Grupo de Investigación de Islam • Diego Castellanos

Investigador • Diego Castellanos

Auxiliar de investigación • Ximena Andrea Neira Manrique

Mayor Información • cetre@urosario.edu.co

Para profundizar en estos temas, consulte la página web

http://www.urosario.edu.co/investigacion

Espere el **próximo** fascículo

el 28 de julio

Rector Hans Peter Knudsen Q. • Vicerrector José Manuel Restrepo A. • Síndico Carlos Alberto Dossman M. • Secretario General Luís Enrique Nieto A. • Gerente Comercial y de Mercadeo Marta Lucía Restrepo T. • Director del Programa de Divulgación Científica y Director del Centro de Gestión del Conocimiento y la Innovación Luís Fernando Chaparro O. • Gerente del Programa de Divulgación Científica - Margarita María Rivera V. • Periodistas Científicos - Julio Norberto Solano J. y Paola Martínez Ocampo • Diseño y Diagramación Ekon7 - Juan Manuel Rojas De La Rosa • Corrección de Estilo - César Mackenzie • Impresión OP Gráficas • Pre-prensa y Circulación El Tiempo.

