# A EDUCAÇÃO E VALORES

# **COMO CAMINHO PARA A**

# **CULTURA DE PAZ\***

Arlete Silva Acciari\*\*

Resumo: o presente artigo tem por objetivo refletir a contribuição da educação e valores para cultura de paz. Evidencia que promover uma educação para a paz é desenvolver o valor e o respeito mútuo entre todas as pessoas. Inicialmente contextualizouse a questão da paz e a cultura de paz, destacando o papel da ONU e da UNESCO. A seguir são apresentados fundamentos para uma educação que transcenda a aprendizagem focada apenas no conteúdo, que contemple valores superiores e o desenvolvimento do ser. E finalmente, apresenta as contribuições da abordagem transpessoal para uma educação com valores para uma cultura de paz.

Palavras-chave: Paz. Cultura de Paz. Educação. Abordagem Transpessoal.

inerente à existência humana o processo relacional, cultural e educacional; e esses por sua vez, são interdependentes e determinantes para a sobrevivência e perpetuação da humanidade. São elementos que formam a base das sociedades e sua qualidade refletem aspectos de harmonia ou desarmonia, equilíbrio ou desequilíbrio, paz ou violência. Contudo segundo Weil (1995) e Maslow (1996) o que observamos no ambiente social e na cultura é um reflexo da qualidade interna das pessoas que habitam esses espaços; e para termos ambientes melhores, integrados e pacíficos, precisamos de pessoas melhores, integradas e pacíficas; Ressaltam a necessidade de uma educação capaz de não apenas transmitir conhecimento técnico, mas que favoreça o desenvolvimento pleno do ser humano, atuando no nível de sua consciência e não apenas em sua mente.

SE OPEN ACCESS

<sup>\*</sup> Recebido em: 27.04.2019. Aprovado em: 06.08.2019.

<sup>\*\*</sup> Doutoranda e mestra em Ciências da Cirurgia (UNICAMP). Especialização e graduação em Psicologia (USF). Especialista em Psicologia Transpessoal (ALUBRAT). *E-mail*: arletesilvapsi@gmail.com

A educação enquanto processo de ensino e aprendizagem está presente em todas as etapas e área da vida dos indivíduos, seja na educação formal ou informal, é por meio dela que as pessoas podem se desenvolver e se tornarem agentes ativos na atualização da cultura e dos valores cultivados nas sociedades. Dessa forma, a educação ocupa espaço privilegiada na cultura de paz e precisamos de práticas pedagógicas que contemplem a formação e o desenvolvimento do ser e não apenas a aquisição e reprodução mecânica de conteúdos. A Organização da Nações Unidas (ONU) e a Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura (*UNESCO*) tem se dedicado ao tema desde o final da década de 1.990 e mais intensamente a partir de 2.000, apresentando diretrizes para implementar a cultura de paz em todo o planeta.

Nesse sentido, esse artigo se propõe a refletir o papel da educação e dos valores que podem ser transmitidos por meio dela para uma cultura de paz em benefício do próprio ser humano e dos espaços que ele habita, considerando inclusive a necessidade de uma ecoalfabetização.

### A PAZ ENQUANTO FENÔMENO HUMANO

A questão da paz remonta a história da humanidade, é um fenômeno tipicamente humano, influencia suas relações, existência e destino. Em sua trajetória o homem se adaptou, aumentou em número, acumulou conhecimento e se desenvolveu tecnologicamente de forma espantosa. Contudo como está a sua qualidade de vida, saúde, seus relacionamentos, capacidade de convivência, sentido de realização e plenitude? Nos dividimos em territórios, nos separamos da natureza, quebramos a unidade do conhecimento com o cientificismo, aumentamos a competição e as ameaças, nos fragmentamos enquanto pessoas. No entanto, segundo Weil (1995, p. 27), "a mais ameaçadora de todas as fragmentações, no entanto, foi a que dividiu os homens em corpo, emoção, razão e intuição".

Assim surge a cultura da fragmentação, uma construção humana, fruto da mente que classifica, divide e fraciona; que quando associada a um funcionamento egóico, gera crenças de divisão e separação, o que resulta em relações de dualidade, sentimento de não pertencimento e perda do sentido de unidade (WEIL, 1995; SALDANHA, 2008). Despertando por consequência sentimento de insegurança e medo, sensação fragilidade e vulnerabilidade, necessidade da competição e até mesmo agressão. Culminando portanto na perda do sentimento de paz. Para Jares (2002), compreender a paz é considerar um fenômeno amplo e complexo, que exige uma compreensão multidimensional e com enfoque transdisciplinar.

A paz no latim tem duas derivações (PAZ, 2019): (i) Pax: que se refere a um estado de calma, tranquilidade, ausência de perturbações ou agitações, estado de espírito

- isento de ira ou desconfiança; (ii) Pacem = absentia belli: que faz menção à ausência de violência ou guerra.
- Há claramente duas dimensões carregadas de significados a serem consideradas nessas derivações do latim. A primeira paz enquanto *Pax*, que se refere ao estado interior de equilíbrio e sugere uma manifestação saudável do ser humano, e a segunda a paz enquanto *Pacem*, que se refere por indução à expressão do comportamento humano, ou seja, uma ação que não manifesta violência ou desequilíbrio; o que não significa que o interior está em equilíbrio.
- Montessori (2004, p. 54) compreende a manifestação da paz como fenômeno natural da expressão na natureza humana e apresenta uma definição ampla de paz, que contempla os duas dimensões acima citadas, as quais envolvem princípios fundamentais para a civilização humana:

Paz é um princípio prático da civilização humana e da organização social que está fundamentada na própria natureza humana. A paz não escraviza o homem, pelo contrário, ela o exalta. Não humilha, muito ao contrário, ela o torna consciente de seu poder no universo. E porque está baseada na natureza humana, ela é um princípio universal e constante que vale para todo ser humano. É esse princípio que deve ser nosso guia na elaboração de uma ciência e de da educação dos homens para a paz.

- Weil (1995; 2001) amplia esse conceito e nos diz que a paz é um estado de consciência, um fenômeno complexo e que exige a integração de múltiplos saberes e ações combinadas. Propõe a concepção da arte de viver a paz em uma ecologia com três consciências em uma perspectiva holística: (*i*) A paz consigo mesmo: inclui o nível do corpo, coração e espirito; (*ii*) A paz com os outros: inclui sociedade, cultura, economia e política; (*ii*) A paz com o ambiente: inclui a natureza, seus elementos (fogo, água, terra e ar), fauna, flora, ambientes e espaços a vida e o planeta.
- Praticar essa ecologia é um caminho para se construir uma cultura de paz de forma natural em espontânea a partir do cotidiano de cada pessoa.

#### CULTURA DE PAZ

A Organização da Nações Unidas (ONU) tem se mobilizado em relação a questão da paz, implementando ações para viabilizar uma cultura de paz. Apresenta um programa visando congregar estruturas sociais e cidadãos a se comprometerem com oito eixos (MANIFESTO, 2000): (i) Cultura de Paz através da Educação; (ii) Economia Sustentável e Desenvolvimento Social; (iii) Compromisso com todos os Direitos Humanos; (iv) Equidade entre Gêneros; (v) Participação Democrática;

- (vi) Compreensão Tolerância Solidariedade; (vii) Comunicação Participativa e Livre Fluxo de informação; (viii) Paz e Segurança Internacional.
- Em especial, em 4 de março de 1999, tornou público o Manifesto 2000 por uma Cultura de Paz e não Violência com o objetivo de reunir 100 milhões de assinaturas, conclamando a humanidade e as nações a comprometer-se com seis princípios propostos que envolvem responsabilidade individual com a paz: (i) Respeitar a vida e a dignidade de cada pessoa; (ii) Praticar a não-violência ativa; (iii) Compartilhar meu tempo e meus recursos materiais; (iv) Defender a liberdade de expressão e liberdade cultura; (v) Promover um consumo responsável; (vi) Contribuir para o desenvolvimento de minha comunidade.

Estes princípios visam a responsabilidade individual dos cidadãos com a paz e valores humanos de não-violência, tolerância, solidariedade e generosidade na promoção da cultura de paz para o bem e melhor da humanidade.

- A Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura (*UNESCO*) tem se mostrado parceira da ONU, valorizando e implementando a cultura de paz. Em seu Congresso Internacional sobre a Paz na Mente dos Homens realizado da Costa do Marfim e 1989 Yamoussoukro (1989) declara que a paz é: (i) Reverência pela vida; (ii) O mais precioso bem da humanidade; (iii) Mais que o fim dos conflitos armados; (iv) Um tipo de comportamento; (v) Um arraigado compromisso com os princípios de liberdade, justiça, igualdade e solidariedade entre todos os seres humanos; (vi) Uma harmoniosa parceria entre a humanidade e o meio ambiente.
- A cultura de paz é uma construção que requer participação e reconhecimento da diversidade, não comporta a passividade ou a camuflagem dos conflitos, das desigualdades ou enganos, trata-se de uma cultura positiva que busca perspectivas saudáveis, e está intrinsicamente relacionada com o futuro da humanidade, pois quando olhamos para o seu passado é preocupante a forma como o homem tem se relacionado consigo mesmo, entre si e com o meio ambiente. Odete (2006), ao olhar para o passado e realizar uma profunda análise sobre o conceito de homem, lança uma questão extremamente atual: o destino do mundo será o destino do homem? E após apresentar uma ampla reflexão destaca a preeminente necessidade do resgate da humanidade no ser humano para a transformação da realidade para um mundo melhor.
- Nesse sentido Moreira e Branco (2013), ao refletir sobre a construção da cultura de paz, considerando aspectos que permeiam o desenvolvimento humano, moralidade e ética, conclui a partir das concepções teóricas analisadas, que o ser humano é capaz de desenvolver valores, virtudes e ações cooperativas que resultem em uma cultura de paz, propiciando mudanças gradativas em si e na sociedade. Processo, que tal como preconizado por inúmeros autores, a educação ocupa lugar de destaque e com papel relevante, pois por meio dela é possível atingir

toda a população mundial (MASLOW, 1994; DELLORS *et al.*, 2000; MONTESSORI, 2004; SALDANHA, 2008).

## EDUCAÇÃO E VALORES PARA A PAZ

- Segundo Guimarães (2003), a educação para a paz vem sendo discutida por educadores, filósofos sociólogos, antropólogos e psicólogos em diversos países, sob enfoques diferenciados há cerca de 80 anos, e apresenta nove grandes movimentos: (i) A Escola Nova proposta por movimentos no início do século XX, influenciados especialmente pelo pressupostos de Maria Montessori (1870-1952) e Jean Piajet (1896-1980); (ii) Trabalho, método e princípios apresentados pela ONU e UNESCO; (iii) Movimentos sindicais, especialmente no contexto da guerra fria; (iv) Métodos de investigação sobre a paz, especialmente após a segunda grande guerra; (v) Movimentos de não violência que surgiram no final do século XIX; (vi) Pedagogia da libertação; (vii) Movimentos pedagógicos modernos e contemporâneos; (viii) Métodos de educação socioafetivos para a paz a partir de 1970; (ix) Movimento da contracultura a partir de 1960 e conexões com o Movimento do Potencial Humano e a New Age a partir da década de 1980.
- Ou seja, propostas e mobilizações com repercussões internacionais sugiram em diferentes pontos do planeta, pois após uma história da humanidade é pautada por eventos de violência na vida privada e pública, fica evidente que algo não vai bem no interior do ser humano e vem afetando gravemente suas relações intrapessoais, interpessoais e entre pessoas, comunidades e nações. Torna-se evidente que algo precisa ser feito, porque o homem vem destruindo o planeta e a si mesmo.
- As crianças e jovens há muito são símbolos de esperança para a humanidade, e trabalhar valores para no contexto da paz com as gerações vindouras tornou-se necessidade anunciada. Deursch (1993) ressalta a relevância das escolas implementarem métodos de aprendizagem cooperativa, resolução de conflitos e educação para a paz, a fim de que as crianças possam desenvolver habilidades em tenra idade para lidar com situações conflitantes de forma construtiva e pacífica, contribuindo assim com uma cultura de paz para a sua geração e gerações futuras.
- Maslow (1994) sugere uma nova concepção em educação, valorizando os aspectos saudáveis do ser integrando a aprendizagem intrínseca (explora os recursos internos), além da aprendizagem extrínseca (explora os recursos externos). Destaca o valor do autoconhecimento integrando-o ao processo de empatia para o desenvolvimento de valores elevados, destaca a relevância do aprendizado intrínseco e aplicação dos recursos da arte na educação como meios favoráveis

ao despertar de potencialidade e valores humanos. Explicita que dessa forma, apresentam um impulso claro a respeito das questões éticas e valores superiores, nos quais se inclui o senso para a paz. Enfatiza que a educação deve ajudar as pessoas, especialmente as crianças, a transcender condicionamentos e auxiliá-las a tornarem-se cuidadores do mundo, deve despertar o sentimento de amor pela humanidade, para que quando adulto, possam dizer não à guerra e à violência.

Para esse autor, as crianças apresentam facilidade para acessar estados de ordem metal superior e acessar naturalmente experiências culminantes, nas quais o prazer, a alegria e o bem-estar são inerentes. Tornando, portanto, a aprendizagem uma experiência agradável e prazerosa, favorecendo inclusive a motivação, a inclusão adequada e posturas respeitosas e amorosas, fortalecendo a autoestima e respeito mútuo. Dessa forma, recomenda que os educadores valorizem essa propensões nas crianças e que utilizem pedagogias integradas aos recursos das artes, processos de ampliação de consciência e que acolham a expressão natural da criança como meio de aprendizagem, a fim de conquistarmos uma educação que vá além a aquisição de conteúdos e habilidades mecânicas e intelectuais, que contemple o desenvolvimento do ser em sua integralidade para que esteja presente e conectado no aqui e agora.

Para Maslow (1996), é da natureza do ser humano a busca pela realização e plenitude, ele precisa desse contato para manter-se saudável e fortalecido. E, quando ele encontra, tende a desejar repetir a experiência, o que o impulsiona a seguir adiante. Além do que esse estado superior pode ser acessado sempre que assim for desejado, por isso é fundamental a estimulação do contato. Também observou ao ao estudar um grupo de pessoas, consideradas por si mesmas por outros, como pessoas realizadas e motivadas, a expressão de alguns valores que ele classificou como amor, coragem, bondade, altruísmo, fraternidade, co-operação, serenidade ética, entre outros. Dessa forma, sugere que esses valores formam uma rede de intercorrelações positivas que desintegra e dissolve os conflitos e fragmentações, restaurando o senso de unidade no ser e nas relações. Considerando e recomendando a relevância do processo educacional valorizar e estimular estes aspectos em seus aprendizes, afirmando que teremos um mundo melhor quando tivermos pessoas melhores.

Também nos fala de um grupo de necessidades que orientam a ação humana: (i) Necessidades básicas (biológicas e de segurança); (ii) Secundárias (social, estima e autorrealização); (iii) Aquelas que nos levam à transcendência, às metanecessidades, que mobiliza o ser humano a buscar a autorrealização, vivenciando o amor e as relações em sua dimensão afetiva. Poderíamos viver felizes e realizados, como homens medianos por muito tempo, mas a inquietação que acompanha o ser humano parece conduzi-lo ao transcendente, à busca de as-

pectos mais elevados do ser. De alguma forma há um impulso natural por buscar um sentido maior para a vida, um anseio de conectar-se com "algo que está além", uma necessidade de "retorno para casa" ou até mesmo uma "saudade ou falta". O que nos remete a questões da espiritualidade e níveis do ser que estão para além da racionalidade, mas que revelam um anseio por um mundo e uma forma de vida que revelam valores superiores, expressões pacíficas e acolhedoras.

Na perspectiva dos pressupostos apresentados por Maslow, a educação tem como meta favorecer o desenvolvimento humano e facilitar processos para que o indivíduo tenha suas necessidades satisfeitas, que seja capaz de atingir a autorrealização e ser experienciar o melhor de si. Os educadores deveriam promover uma educação comprometida com valores para formar educandos confiantes, com autonomia quanto ao pensamento crítico e conectados com a realidade; integrando os conteúdos aos comportamentos, considerando aspectos afetivos, cognitivos e sociais para possibilitar processos de criatividade e espontaneidade, atitudes cooperativas, amorosas, cooperativas e éticas. Promovendo um processo de ensino e aprendizagem comprometido como o desenvolvimento de habilidades e competências, mais também ocupada com a formação de indivíduos comprometidos com o futuro da humanidade, e portanto, capazes de contribuir conscientemente para uma cultura de paz.

Para Rousseau (2005), o ser humano é naturalmente solidário, por ser dotado do instinto de autopreservação, tende a manifestar espontaneamente o sentimento de compaixão e amor por outros de sua espécie, manifestando-os especialmente em momentos de crise ou necessidade, que quando orientados pela razão, produz o senso de humanidade como virtude, o que leva à tendência natural de preservação da vida e a busca pela harmonia, equilíbrio e paz.

Um dos objetivos da educação para a paz é o de desenvolver o valor do respeito mútuo entre todas as pessoas com as quais convivemos, o ambiente escolar ao ser modelo de educação e formação de um ser humano humanizado, deixar de ser um espaço de reprodução mecânica de modelos e passar a ser o espaço das diferenças, do desenvolvimento das atitudes valorativas e de desenvolvimento do ser. "Se a educação sozinha não transformar a sociedade, sem ela tampouco a sociedade muda" (FREIRE, 2000, p. 32).

Segundo Assis (2011), as necessidades planetárias atuais exigem um modelo educacional fundamentado no desenvolvimento de estratégias pedagógicas que possibilitem ao aluno construir e compartilhar valores em sua vida escolar, familiar e social. O ensino deve fazer parte das práticas do cotidiano do aluno e do professor, os valores devem ser compartilhados para favorecer o sentimento de pertencimento, integração e paz, para favorecer por consequência, uma cultura de paz que se perpetua naturalmente. Enfatiza que nos sistemas de ensino os valores para a paz devem ser assegurados nas propostas pedagógicas e em programas sistemáticos, nos quais as propostas sejam interdisciplinares e com caráter transdisciplinares, para que a paz seja alcançada numa perspectiva transpessoal. O ambiente escolar deve favorecer vivências e convivências que assegurem a reflexão e as tomadas de decisões, permitindo ao aluno discernir sobre o melhor comportamento diante dos conflitos ou situações que requerem atitudes e valores, tais como justiça, respeito, cooperação, fraternidade e demais valores que resultem em paz.

- Ressalta ainda que um ensino fundamentado em valores favorece a vivência com o sentimento de paz e a sua expressão, formando uma cultura de paz e atitudes de inclusão, recusando toda expressão de discriminação e preconceito contra as pessoas, e ainda, buscando a construção do diálogo, a prática da não violência e o respeito à natureza.
- Observamos, nas últimas décadas, uma tendência em educação em apontar necessidades sistêmicas e integrativas, considerando como missão da educação a ecoalfabetização na formação de líderes em diferentes esferas, desenvolvendo os indivíduos no nível do ser e do saber, com senso de responsabilidade de que o planeta é a nossa casa e que preservá-la é condição básica para a sobrevivência da humanidade. Sendo assim, a educação do futuro deve formar pessoas capazes de respeitar a vida e compreender os processos de interdependência entre pessoas e a natureza (WEIL, 1995; CAPRA, 2002; MORAES, LA TORRE, 2004).
- Observa-se a necessidade de um paradigma no qual pensamento sistêmico, a transdisciplinaridade e considerar a multidimensionalidade do ser são fundamentais, pois educar deixa de ser mera transmissão de informação e conhecimento, o contexto é considerado relevante assim como todas as pessoas envolvidas, seja o educando, o educador a família e todos os membros da sociedade.
- Nesse sentido torna-se relevante considerar o relatório elaborado para a UNESCO pela Comissão Internacional sobre Educação para o século XXI, no qual Delors *et al.* (2000) apontam quatro pilares fundamentais para a educação: (*i*) Aprender a aprender: se refere à aquisição dos "instrumentos do conhecimento", desenvolvendo nos alunos o raciocínio lógico, a capacidade de compreensão, o pensamento dedutivo e intuitivo e a memória; e mais do que isso, mobilizar recursos para motivá-los a desenvolver sua vontade de aprender e querer saber mais e melhor; (*ii*) Aprender a fazer: trata-se de levar o processo de formação do aluno para que ele possa aplicar o conhecimento na prática, integrando o ambiente escolar ao cotidiano. Para tanto, é fundamental a comunicação por meio de diferentes linguagens, assim como interpretar e selecionar quais informações são essenciais, e quais podem ajudar a promover atualizações constantes no universos de saberes e crenças, contextualizando no tempo e no espaço;

(iii) Aprender a conviver: nesse domínio a aprendizagem explora as relações e atua no campo das atitudes e dos valores, busca trabalhar a consciência e ações para a construção do diálogo, relações cooperativas e construtivas, reflete o direito e a corresponsabilidades de nos desafios que se apresenta no processo de Ser-Viver-Conviver; (iv) Aprender a ser: esse nível da aprendizagem depende dos outras três níveis anteriores, e dessa forma a educação deve transcender o nível da racionalidade e propor como uma de suas finalidades essenciais o desenvolvimento do indivíduo, espírito e corpo, sensibilidade, sentido estético, responsabilidade pessoal e espiritualidade.

Uma educação que contemple esses quatro pilares pressupõe uma escola geradora de mudanças e um sistema com políticas públicas que assimile pedagogias ativas, com métodos integrativos e criativos; que oportunize a observação, a reflexão e a ação integrada entre sistema de ensino, escola, professor, aluno, familiares e sociedade.

### CONTRIBUIÇÕES DA ABORDAGEM TRANSPESSOAL

Maslow (1996), ao refletir sobre teorias psicológicas apresentadas sobre a humanidade, comportamento humano e educação, as considera falsas, inadequadas, incompletas e deficientes; e se dedica a buscar um sistema psicológico e naturalista capaz de se aproximar da natureza humana, que para ele, é essencialmente bondosa, amorosa e ética. Contudo, para Boff (2003), o ser humano é regido, em seu nível pessoal, por um dimensão dualista, a qual ele nominou de "simbólica" e "diabólica". A dimensão simbólica (amizade, amor, solidariedade, união e convergência) se refere ao que Maslow considerou natural ao ser humano, são suas propensões para valores superiores, que indicam o contato e a experiência com a paz; enquanto que a dimensão diabólica, sugere sentimentos de inimizades, ódios, impiedades, situações desuniões, divergências, conflitos e até mesmo violências, ou seja, contato e experiência com a não paz. Essa dimensão diabólica, proposta por Boff, corresponde ao que Maslow chamou de deficts (faltas ou lacunas), que ocorrem quando o indivíduo permanece restrito ao nível da satisfação das necessidades primárias as quais se referem à satisfação de necessidades biológicas e de segurança, permanecendo fixado em aspectos regressivos do comportamento. Seu desenvolvimento permanece incompleto, criando dissociações na personalidade, onde o indivíduo pode fragmentar-se, experimentar e expressar estados psíquicos e comportamentais desarmônico e niilista, entrando em sofrimento e inadequação social, podendo até mesmo cometer crimes, tornar-se violento contra si, o outro ou sociedade.

Quando há um desenvolvimento saudável o ser humano, segundo Maslow (1996), tende naturalmente a buscar a satisfação não só de suas necessidades básicas mas também ascende em busca da satisfação de um grupo de necessidades que ele chamou de secundárias (social, estima e autorrealização), e quando estas são satisfeitas haverá impulso de buscar aquelas que nos levam à transcendência, denominadas por ele de metanecessidades, que nos levam a buscar a autorrealização. Nesse nível o ser humano revela, na perspectiva desse autor, a sua verdadeira natureza, torando-se capaz de vivenciar o amor e relações éticas e cooperativas, orientado por valores superiores.

Segundo esses conceitos, uma escola humanizada, cuja pedagogia segue uma abordagem holística e transpessoal, é capaz promover uma educação em um nível que transforma o indivíduo ao nível do ser por propiciar ao indivíduo um processo de transformação, que mobiliza recursos internos e externos, capazes de satisfazer suas necessidades primárias, secundárias e metanecessidades por estimular os níveis superiores de consciência. Dessa forma pode auxiliar os indivíduos a buscar o sentido maior de suas vidas, e a conexão com a espiritualidade e o retorno aos valores superiores que caracterizam o ser saudável que é capaz de estar em paz consigo mesmo com o outro, com a sociedade e com a natureza. Restabelecendo o contato e a vivência com o que Maslow (1996) chamou de essência do ser.

Nesse contexto, a didática transpessoal (SALDANHA, 2008), constitui uma proposta pautada por fundamentos da abordagem transpessoal e postula a forma como os indivíduos experimentam a realidade se dá em função do estado de consciência predominante no momento da experiência. A partir dessa premissa, a autora recomenda que os educadores valorizem e estimulem diferentes estados de consciência em seus aprendizes como recurso para otimizar o processo de ensino e aprendizagem, pois percepções novas e ampliadas favorecem a aquisição de conteúdos novos e mais complexos, para tanto o educador deve estimular estados mais ampliados de consciência.

O sistema educacional vigente se caracteriza por grande estimulação racional em estado de vigília, o que limita a exploração dos recursos psicológicos dos aprendizes, pois nem todas as funções psicológicas e de desenvolvimento humano são exploradas nesse modelo. Saldanha (2008) sugere práticas pedagógicas que ampliem a estimulação psicológica dos indivíduos para uma aprendizagem integral, explorando quatro funções psíquicas e do desenvolvimento humano a saber: (i) Razão: explorar o universo cognitivo do educando, suas crenças e valores; (ii) Emoção: considerar as emoções no processo de ensino e aprendizagem e favorecer uma afetividade saudável, acolhendo as emoções destrutivas e auxiliando o aprendiz a resignificá-las; (iii) Intuição: valorizar, acolher e estimular a aprendizagem intrínseca, incluir atividades artísticas e atividades espontâneas que possibilitem ao educando aprender consigo mesmo crescer a partir de seu universo pessoal e interno; (iv) Sensação: considerar os cinco

sentidos no ambiente escolar, considerar as condições físicas/orgânicas para a aprendizagem e explorar as sensações como fonte de informação para o conhecimento.

Estimular e integrar essas quatro funções (razão-emoção-sensação-integração) possibilita processos de ampliação da percepção da realidade e facilita a aprendizagem e a apreensão do saber, além de favorecer a emergência do que Saldanha (2008) chamou de eixo evolutivo, que segundo essa autora, representa um acesso vertical à níveis superiores da consciência ou supraconsciência, que favorece o insight, melhora o nível de criatividade, possibilita emergência de valores superiores e uma aprendizagem diferenciada no plano pessoal e coletivo.

Esse autor sugere uma revisão conceitual nos processos de desenvolvimento humano, com inclusão de novas práticas para a promoção de uma aprendizagem catalizadora dos potenciais transpessoais, para que a partir da estimulação da razão, emoção, intuição e sensação, o processo educacional transcenda a racionalidade e promova uma educação integrativa. E para tanto é fundamental: (i) Disciplina para o essencial para se treinar a mente; (ii) Prática da concentração para treinamento e autonomia sobre a atenção na manutenção da concentração e do foco; (iii) Transformação emocional para o cultivo de emoções saudáveis, estabilidade, equanimidade e comportamento ético para redução da destrutividade; (iv) Motivação saudável impulsionada pela função de transcendência a partir da conexão interna, com redução da compulsividade; (v) Percepção refinada através da meditação, com cultivo das faculdades intuitivas e da sabedoria interior; (vi) Desenvolvimento da sabedoria significativa que floresce naturalmente pelo desenvolvimento das faculdades intuitivas.

Esses seis elementos compõem a arte da transcendência na didática transpessoal e devem ser estimulados na prática educacional, pois oferece perspectiva de autonomia, discernimento e possibilidade de manter a atentividade, ou seja, uma mente alerta, desperta e serena, para que o indivíduo possa manter relações saudáveis e fazer escolhas e aplicações sábias do conhecimento, tornando-se um agente ativo e consciente na transformação da realidade. Esse processo de aproximação e integração do conhecimento, quando vivenciado e experienciado na inteireza do ser como conhecimento vivo e fértil, se dá nas seguintes etapas: (i) Reconhecimento: é um olhar ao redor para entrar em contato e acolher o novo; ativa-se uma mobilização interna, independente do fato ou estímulo ser interno ou externo; surge uma motivação, envolvimento e contato com o fenômeno, conteúdo u informação; (ii) Identificação: surge o envolvimento emocional, processos de espontaneidade e criatividade relacionadas a aquisição do conhecimento. Esta etapa favorece a participação ativa do aprendiz, que quando não ocorre, o indivíduo pode abandonar o conhecimento ou a aprendizagem pode limitar-se ao campo da informação intelectual ou disfuncional; (iii) Desidentificação: etapa na qual é estimulada a observação, reflexão e pensamento crítico, o aprendiz torna-se ativo e utiliza sua racionalidade com autonomia sob orientação e supervisão. Contudo o conhecimento é algo externo ao indivíduo, se relaciona com ele, mas não é ele; (iv) Transmutação: novas possibilidades e aspectos são explorados (positivo/negativo, fácil/difícil) sem julgamento ou atribuição de valores, todas as possibilidades são consideradas em uma mesma realidade; (v) Transformação: surge um novo contexto a partir de um novo conhecimento, resultado da síntese entre aprendizado e experiência pessoal; (vi) Elaboração: o aprendiz desenvolve uma compreensão individualizada do que mudou e o que foi transformado, torna-se capaz de perceber sua condição anterior e atual; (vii) Integração: o conhecimento adquirido torna-se parte do fazer e da forma de ser do indivíduo na esfera individual e coletiva; o cotidiano é atualizado a partir do aprendizado estabelecido.

Na Didática Transpessoal o papel do educador é dinâmico e interativo, ele não é o detentor do conhecimento e sim um facilitador para promoção e aquisição de teorias e técnicas, além de estimular e favorecer *insigts*. O aluno é convidado a ser e permanecer ativo para uma aprendizagem significativa. E para tanto, propõe a ação pedagógica em um modelo integrando a aprendizagem intrínseca (resultado de processos internos) que gera o autoconhecimento e extrínseca (estímulos externos) que advém de estímulos externos, com informações da cultura e do conteúdo programático (SALDANHA, 2008). Simbolicamente essa dinâmica está ilustrada na Figura 1.

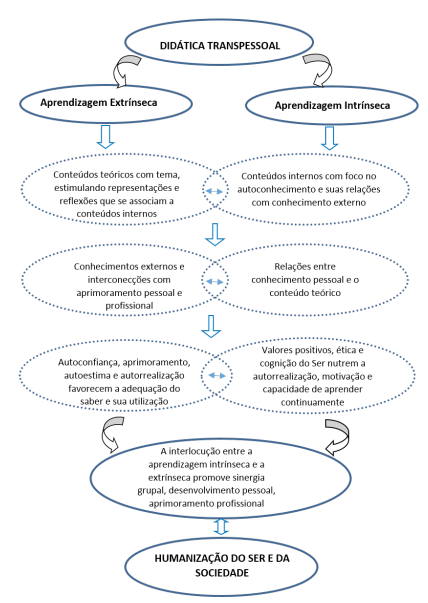


Figura 1: Didática transpessoal

Nesse contexto a escola se torna um espaço sagrado de transformação individual e coletiva a partir de uma relação dinâmica e interativa entre aluno e professor, na qual ambos aprendem e ensinam, se beneficiam e crescem, compartilham e partilham o conhecimento entre si e com outros. Promovendo o desenvolvimento pessoal e coletivo, evidenciando processos de transformação e transcendência contínua como um fenômeno natural à existência humana.

Trevisol (2008) propõe uma Educação Transpessoal com: (i) Uma nova forma de educar: educar e cuidar caminham juntos, um movimento de autorrevelação de cada ser. É priorizar a expressão da interioridade com métodos geradores de consciência onde a escuta, a pergunta, a tolerância, a compaixão e a firme certeza de

que educar é educar-se; (ii) Um novo educador: alguém que já potencializou em si mesmo o caminho da autorrevelação percorreu parte da estrada evolutiva, embora ainda esteja no caminho. É um ser humano contente, feliz de sua humanidade e sereno, e sabe que ninguém será como ele, e sim, como a si mesmo; (iii) Uma nova escola: os ambientes são moldados pelas pessoas que os habitam. A nova educação depende do novo educador para priorizar a totalidade na educação e a interierza no existir. É necessário contemplar no projeto pedagógico a interioridade individual, a exterioridade individual, o coletivo interno e o coletivo externo.

Dessa forma empreendemos ações que visam ir além da fragmentação e da dualidade, possibilitando processo integrativos e unificadores, compatíveis com valores elevados em favor da cultura de paz.

### CONCLUSÃO

- O ser humano sugere congregar em si mesmo múltiplas possibilidades em contextos multidimensionais. Este mesmo ser, detentor de potenciais, habilidades, possibilidades de ilimitada criatividade, amor, compaixão e benevolência, tem sido capaz de uma devastação sem precedentes em relação aos seus semelhantes à natureza e ao meio ambiente. Os apontamentos desse trabalho indicam necessidade de resgate dos níveis essências do humano para que se instale no planeta uma cultura de paz; já é tempo de conexão, busca de equilíbrio e harmonia, mobilização genuína para transcender a fragmentação e resgatar a unidade no ser e na sociedade. De faz urgente a transcendência do universo das construções egóicas, dualistas e partidárias, rumo a consciência unificada que contemple a diversidade na unidade.
- O objetivo da cultura de paz é o respeito mútuo e a promoção de relações e ambientes sociais saudáveis, construtivos e catalizadores de valores superiores. E o ambiente escolar e a função da educação ganha espaço privilegiado nessa proposta, pois as crianças e jovens são símbolo de esperança e carregam consigo o potencial vivo das gerações vindouras.
- A educação humanista proposta por Maslow (1995, 1996) nos convida a refletir as práticas em educação e sugere práticas integradas com a arte e a cultura, considerando o desenvolvimento do ser em sua individualidade e coletividade para ajuda-los a se libertarem dos condicionamentos impostos pela cultura, desabrochando o sentimento de amor pela humanidade. Enquanto que a didática transpessoal, posposta por Saldanha (2008), mostra um caminho para uma nova pedagogia, capaz de acolher e gerir processos educacionais favoráveis ao desenvolvimento de valores superiores facilitadores da promoção da cultura de paz. Nesse sentido, a educação para o ser integral, em especial na perspecti-

va da abordagem transpessoal, resgata a conexão com as dimensões essenciais do ser, restabelecendo o reconhecimento e respeito à sacralidade da vida e a condição humanizada do ser em sua vida pessoal e social para promoção de relações e práticas sociais pacíficas e harmoniosas.

O processo educacional é um dos meios para transformar a cultura da violência em cultura de paz, os professores devem estar convictos do seu papel para desenvolver uma educação ativa, que consiste em valores, atitudes e condutas que conduzam aos princípios de liberdade, de justiça e democracia, de respeito, de tolerância e de solidariedade; princípios que afastam a violência, e por consequência aproxima as pessoas umas das outras e geram relações harmoniosas e pacíficas.

Um novo paradigma educacional emerge nesse sentido, mas para tanto se faz necessário uma educação comprometida não apenas com a transmissão de conteúdo, mas que integre a aprendizagem intrínseca e extrínseca. Reside na formação, no desenvolvimento de práticas pedagógicas que assegurem aos alunos os conhecimentos e as vivências dos valores da convivência harmoniosa como a justiça, a liberdade, o direito, o respeito mútuo, a dignidade, a igualdade, entre outros valores universais, para que a construção da paz se torne meta do processo educativo a partir do resgate da humanidade no ser humano.

#### EDUCATION AND VALUES AS A WAY TO PEACE CULTURE

Abstract: the purpose of this article is to reflect the contribution of education and values to a culture of peace. Evidence that promoting peace education is to develop value and mutual respect among all people. Initially, the issue of peace and a culture of peace was highlighted, highlighting the role of the UN and UNESCO. The following are foundations for an education that transcends content-focused learning, which embraces higher values and the development of being. Finally, it presents the contributions of the transpersonal approach to an education with values for a culture of peace.

Keywords: Peace. Culture of Peace. Education. Transpersonal Approach.

#### Referências

ASSIS, Orly Zucatto Mantovani. *A construção da paz como meta do processo educativo*. Tese de doutorado. Campinas, SP, Universidade Estadual de Campinas. 2011.

BOFF, Leonardo. Ética e eco espiritualidade. Campinas: Verus, 2003.

CAPRA, Fritjof. *As conexões ocultas: ciência para uma vida sustentável*. São Paulo: Pensamento/Cultrix Ltda, 2002.

DELORS, Jaques *et al.*. *Educação um tesouro a descobrir*: relatório para a UNES-CO da comissão internacional sobre educação para o século XXI. São Paulo: Cortez

Editora, 2000.

DEUTSCH, Morton. Educating for a peaceful world. *American Psychologist*, v. 48, n. 5, p. 510-517, 1993.

FREIRE, Roberto. *Pedagogia da indignação: cartas pedagógicas e outros escritos.* São Paulo: Editora UNESP, 2000.

GUIMARÃES Marcelo Rezende. *Educação para a paz na crise da metafísica: sentidos, tensões, dilemas*. Tese de doutorado. Porto Alegre, RS, Universidade Federal do Rio Grande do Sul. 2003.

JARES, Xesús R. *Educação para a paz: sua teoria e sua Prática*. 2.ed. Porto Alegre: Artmed, 2002.

MANIFESTO 2000 POR UMA CULTURA DE PAZ E NÃO VIOLÊNCIA. *Comunicação & Educação*, São Paulo, v. 17, 115-117, 2000.

MONTESSORI, Maria. A educação e a paz. Campinas: Papirus, 2004.

MORAES, Maria Cândia; TORRE, Saturnino de la Torre. *Sentipensar*; fundamentos e estratégias para reencantar a educação. Petrópolis: Ed. Vozes, 2004.

MOREIRA, Letícia de Souza; BRANCO, Anela Uchoa. Cultura de paz, moralidade e virtudes cívicas. *Psicologia Argumentos*, Curitiba, v. 30, n. 68, 161-170, 2012.

MASLOW, Abraham Harold. Visiones del futuro. Barcelona: Editorial Kairós, 1996.

MASLOW, Abraham Harold. *La amplitude de la natureza humana*. México: Trilhas, 1994.

NOLETO, Marlova Jovchelovitch. *Abrindo espaços:* educação e cultura para a paz. Brasília: UNESCO, 2003.

ODETE, Maria de Oliveira. Conceito de homem. Ijui: Ed. Unijui, 2006.

PAZ. Disponível em: <a href="https://pt.wikipedia.org/wiki/Paz">https://pt.wikipedia.org/wiki/Paz</a>. Acesso em: 20 abr.2019.

ROUSSEAU, Jean-Jacques. *Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualda- de entre os homens*. 3.ed. São Paulo: Martins Fontes, 2005.

SALDANHA, Vera Peceguini. *Psicologia transpessoal*: um conhecimento emergente em Psicologia da consciência. Ijuí: Unijuí, 2008.

TREVISOL, Jorge. *Educação transpessoal*: um jeito de educar a partir da interioridade. São Paulo: Paulinas, 2008.

WEIL, Pierre. A arte de viver a vida. Brasília: Letrativa, 2001.

WEIL, Pierre. *A arte de viver em paz*: por uma nova consciência por uma nova educação. São Paulo: Editora Gente, 1995.

YAMOUSSOUKRO. Costa do Marfim, 1989. Disponível em: http://www.comitepaz.org.br/Dec\_Paz\_Mente.htm. Acesso em: 20 abr. 2019.