(eBook - Digi20-Retro)

## Bettina Eberspächer

# Realität und Transzendenz

Marina Cvetaevas poetische Synthese

### **Verlag Otto Sagner München · Berlin · Washington D.C.**

Digitalisiert im Rahmen der Kooperation mit dem DFG-Projekt "Digi20" der Bayerischen Staatsbibliothek, München. OCR-Bearbeitung und Erstellung des eBooks durch den Verlag Otto Sagner:

#### http://verlag.kubon-sagner.de

© bei Verlag Otto Sagner. Eine Verwertung oder Weitergabe der Texte und Abbildungen, insbesondere durch Vervielfältigung, ist ohne vorherige schriftliche Genehmigung des Verlages unzulässig.

«Verlag Otto Sagner» ist ein Imprint der Kubon & Sagner GmbH. Bettina Eberspächer - 9783954792252

## SLAVISTISCHE BEITRÄGE

**BEGRÜNDET VON** 

**ALOIS SCHMAUS** 

HERAUSGEGEBEN VON

**HEINRICH KUNSTMANN** 

PETER REHDER · JOSEF SCHRENK

REDAKTION

PETER REHDER

**Band 215** 

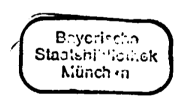
VERLAG OTTO SAGNER MÜNCHEN

## BETTINA EBERSPÄCHER

# REALITÄT UND TRANSZENDENZ — MARINA CVETAEVAS POETISCHE SYNTHESE



VERLAG OTTO SAGNER - MÜNCHEN 1987



- ISBN 3-87690-383-1 © Verlag Otto Sagner, München 1987
- Abteilung der Firma Kubon & Sagner, München

#### VORWORT

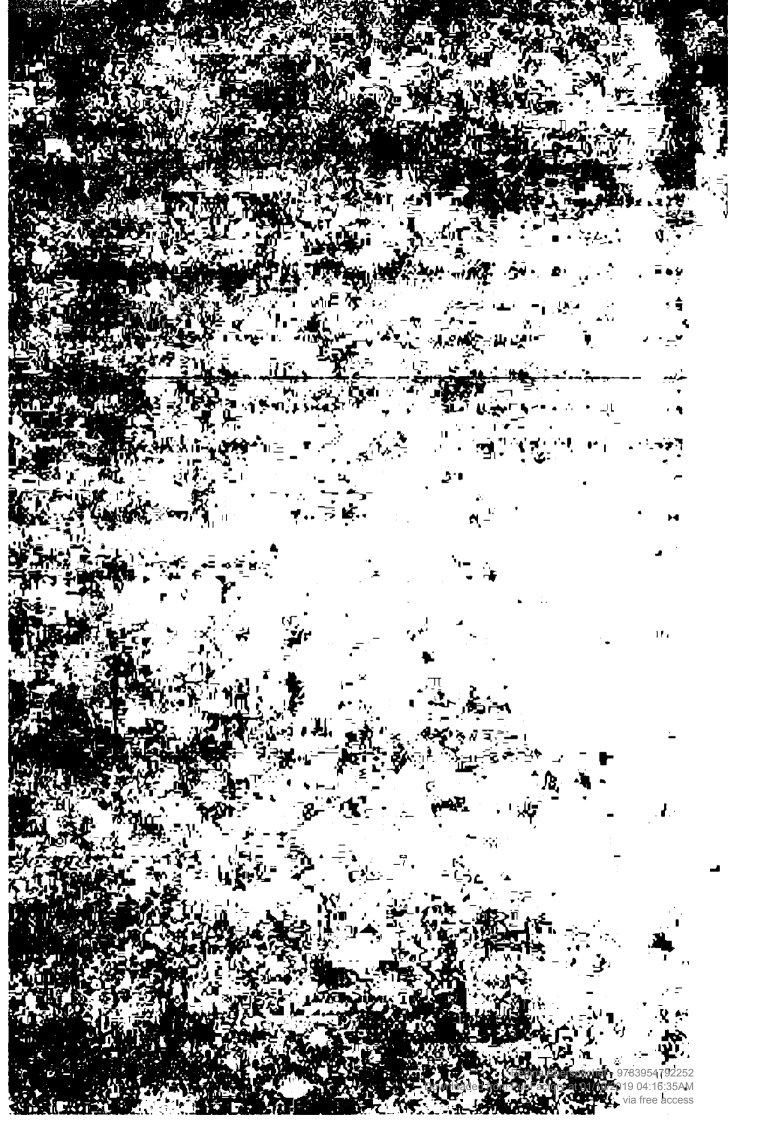
Die vorliegende Arbeit ist die überarbeitete Fassung meiner Dissertation, die unter dem Titel "Realität und Transzendenz – Die Synthese als Grundprinzip der Dichtung Marina Cvetaevas", 1986 an der Universität Frankfurt bei Herrn Prof. Dr. Bodo Zelinsky entstand.

Mein Dank gilt an dieser Stelle besonders Herrn Prof. Dr. Dr. Ludolf Müller und Gräfin Maria Razumovsky für aufschluß-reiche Gespräche und wertvolle Hinweise.

Ferner danke ich Herrn Prof. Dr. Peter Rehder und dem Verlag
Otto Sagner für die Veröffentlichung des Manuskripts und nicht zuletzt - Frau Christa Gogu-Glatz für ihre tatkräftige Hilfe und stete Gesprächsbereitschaft.

Heidelberg, im November 1987

B.E.



## Inhaltsverzeichnis

| EINL | EIT | UNG                                                                                | 1   |
|------|-----|------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| TEIL | I:  | Poetologie                                                                         | 11  |
|      | 1.  | Selbstverständnis als Dichter und antithetische Weltsicht                          | 11  |
|      | 2.  | Der dichterische Prozeß                                                            | 19  |
|      |     | a) zvuk und sluch: Das Diktat der Dinge                                            | 19  |
|      |     | b) smysl: Aufzeichnung und Sinngebung                                              | 24  |
|      |     | c) slasol und sut': Neuschaffung und Wesens-<br>ergründung                         | 27  |
|      | з.  | svjaz' und stich: Sprache und Erkenntnis                                           | 31  |
| TEIL | II  | : Sprache                                                                          | 36  |
|      | 1.  | Strophik: Der Parallelismus                                                        | 37  |
|      |     | a) Der Parallelismus als rhetorisches Mittel mit inhaltlicher Funktion             | 39  |
|      |     | b) Parallelismus und Sinnentschlüsselung                                           | 47  |
|      |     | c) Formale Parallelität und inhaltliche Anti-<br>thetik                            | 57  |
|      | 2.  | Syntax: Ellipse und Anakoluth                                                      | 63  |
|      |     | a) Formen der Satzverkürzung in der frühen Lyrik                                   | 65  |
|      |     | b) Verzicht auf Verben                                                             | 68  |
|      |     | c) Sprengung von Satzgefügen                                                       | 78  |
|      | 3.  | Stilistik: Methaper und Vergleich                                                  | 91  |
|      |     | a) Die direkte Identifikation: Identifizierende und selbständige Metaphern         | 94  |
|      |     | b) Vergleich mit Komparativ-Verbindung:<br>Identifikation mit dem Ungenannten      | 106 |
|      |     | c) Formaler Beziehungsreichtum und latente Viel-<br>deutigkeit in Bildverkettungen | 111 |

| TEIL :               | IlI:       | Bilder                                                                                                                 | 121 |  |
|----------------------|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--|
| :                    | 1. Di      | chter und Dichtung                                                                                                     | 124 |  |
|                      | <b>a</b> ) | Der Dichter                                                                                                            |     |  |
|                      |            | - Orpheus und Persephone: Der Dichter als<br>Doppelwesen                                                               | 125 |  |
|                      |            | - stolpnik und pešechod: Abkehr von der Welt                                                                           | 131 |  |
|                      | ь)         | Dichtung                                                                                                               | 136 |  |
|                      |            | - Feuer: Inspiration und Bedrohung                                                                                     | 136 |  |
|                      |            | - Wasser: Oberwindung von Zeit und Raum                                                                                | 140 |  |
|                      |            | - Flug und Höhe: Loslösung vom Irdischen                                                                               | 148 |  |
|                      | 2. I       | iebe                                                                                                                   | 162 |  |
|                      | <b>a</b> ) | Liebe als existentielles Problem                                                                                       | 164 |  |
|                      |            | - plot' i krov' - Liebe als Bestandteil der<br>menschlichen Existenz                                                   | 165 |  |
|                      |            | <ul> <li>- ogon' und lebed': Die Opposition von Liebe<br/>und Dichtung in den Symbolfarben Rot und<br/>Weiß</li> </ul> | 169 |  |
|                      | ь)         | razluka : Absage an die irdische Liebe                                                                                 | 173 |  |
|                      | c)         | tora : Das Berg-Symbol als poetischer Ort der<br>Liebe zwischen Realität und Ideal                                     | 179 |  |
|                      | 3. 1       | od und Jenseits                                                                                                        | 183 |  |
|                      | <b>a</b> ) | Das Jenseits als idealisiertes Spiegelbild des Diesseits                                                               | 185 |  |
|                      | ь)         | Das Jenseits als synthetischer Bereich zwi-<br>schen Realität und Transzendenz                                         | 187 |  |
| SCHLUS               | SS         |                                                                                                                        | 199 |  |
| ANMERH               | UNGE       | N                                                                                                                      | 202 |  |
| 1 TERATURVERZEICHNIS |            |                                                                                                                        |     |  |

**EINLEITUNG** 

"Čto mne delat', pevcu i pervencu [...] S ėtoj bezmernost'ju V mire mer?!"

("Poét")

"Stichi ee trudno slušat', ich nado čitat' glazami, vdumyvajas' v každoe slovo. No i ne vdumyvajas', a tol'ko smutno ich različaja, načinaeš' čuvstvovat', čto vsja ona – nevyskazannyj uprek nam, ušedšim s golovoj v postyluju bor'bu za sužčestvovanie. Uśla – dolżna byla ujti v ėto – i ona. No ona ne tol'ko >v nej<, no i >nad nej<. I v ėtom >nad< – ee sila. Pričem ėto >nad< otnositsja ne tol'ko k našej raspyljajuščej soznanie žizni. Èto – >nad<, zagljadyvajuščee vpered, ne častnoe, a samoe obsčee, kakoe tol'ko možno predstavit'."1

Kaverin gibt in seiner Umschreibung der poetischen Weltsicht Marina Cvetaevas, die in seinem Roman "Pered zerkalom" unter dem Namen Larisa Nestroeva auftritt, die innere Unabhängig-keit von der Realität und das Bewußtsein von der Existenz von einer allgemeineren, übergeordneten Instanz als das innere Prinzip der Dichtung an.

Er nennt damit den Ausgangspunkt für die vielschichtige menschliche und dichterische, formale und inhaltliche Problematik der Dichterin Cvetaeva, die bis in die heutige Zeit noch immer im Schatten von Pasternak, Majakovskij und Achmatova steht.

Marina Cvetaeva nimmt unter den Lyrikern des 20. Jahrhunderts in jeder Hinsicht eine Sonderstellung ein. Eine Zuordnung zu einer der literarischen Schulen oder Gruppierungen, die das geistige Leben Rußlands im frühen 20.
Jahrhundert prägten, erweist sich als unmöglich. Dies ist
zunächst in der Biographie begründet - mit der Emigration

Westeuropa beginnt die Herausbildung formaler und thematischer Eigenheiten im Werk Cvetaevas2 - sowie in einer spezifischen charakterlichen Eigenschaft, die in der Poetologie Cvetaevas ebenso erkennbar wird wie in der Wahl ihrer Themen und Motive: Aus der jugendlichen Neigung zu Schwärmerei und romantischer Stilisierung von alltäglichen Ereignissen entwickeln sich gefühlsmäßige Maßlosigkeit (bezmernost') und Mythisierung der eigenen Existenz. Die Unmittelbarkeit, mit der Cvetaeva ihre Gefühle und sich selbst in ihrer Dichtung ausdrückt und die sie sich selbst zum poeto-Grundsatz macht, sowie das Bestreben, ihre Maßlogischen losigkeit auf poetischer Ebene zu bewältigen, drängen sie in Außenseiterstellung. Auf diese extrem enge Verknüpfung von Leben und Dichtung ist auch die schwere Leszurückzuführen: Zahlreiche Werke werden erst bei Kenntnis ihrer biographischen Hintergründe verständlich. Dies hatte zur Folge, daß Cvetaevas lyrisches Werk zu ihren Lebzeiten nur einigen wenigen Freunden und Dichterkollegen bekannt war und noch lange nach ihrem Tod weitgehend unbeachtet blieb. Schließlich entsteht aber aus der poetischen Bewältigung der eigenen Existenz für Cvetaeva ein Konflikt zwischen Leben und Dichtung, zwischen Wirklichkeit und Ideal, der nicht nur für ihre Existenz als Dichterin, sondern vor allem für ihr dichterisches Werk bestimmend wird.

Auch auf formaler Ebene, in der Wahl ihrer sprachlichen Ausdrucksmittel zeigt Cvetaeva eine außergewöhnliche Eigenwilligkeit. Sie verbindet Expressivität mit formaler Strenge, rhetorische Effekte mit inhaltlicher Funktion. Dabei werden zwar Einflüsse verschiedener literarischer Strömungen erkennbar - dies gilt nicht nur im formalen, sondern auch im inhaltlichen und poetologischen Bereich -, Cvetaevas poetisches Werk durchläuft in Form und Aussage aber eine eigenständige und unabhängige Entwicklung.

Cvetaevas literarisches Debüt fällt in die Zeit des Zerfalls der symbolistischen Schule, der Gründung der "Gilde der Dichter" und der Entstehung der futuristischen Bewegung die frühesten Gedichte stammen aus dem Jahr 1908. gendwerke sind im wesentlichen Stimmungs- und Gelegenheitsgedichte und lassen weder eine besondere eigene formale oder inhaltliche Ausprägung noch eine Anlehnung an eine bestimmte literarische Richtung erkennen. Die starke Orientierung am traditionellen Brauchtum und Voiksglauben, die den 1916-1921 entstandenen Gedichtband "Versty" sowie die beiden Versmärchen "Car'-Devica" (1920) und "Molodec" (1924) in bezug auf Strophik, Metrum und Bildlichkeit in besonderem Maße prägt4, verbindet Cvetaeva mit der imaginistischen Schule\* und mit dem frühen Chlebnikov7. Bemerkenswerter sind allerdings die Gemeinsamkeiten mit der romantischen und symbolistischen Asthetik, die im Bereich der poetischen Weitsicht und der Poetologie in Erscheinung treten: Die Schlüsselfunktion des lautlichen Elements sowie der Symbole erinnert an symbolistische Schule: Cvetaeva strebt jedoch niemals, wie die Symbolisten und die Futuristen, ein Übergewicht oder eine Autonomie der Form an. Die Originalität ihrer Sprache leitet sich von der inhaltlichen Notwendigkeit und der Unmittelbarkeit der Darstellung ab; das gefühlsmäßige Element
unterscheidet Cvetaeva von den Futuristen ebenso wie das
Gleichgewicht zwischen Form und Inhalt.

Von der romantischen Asthetik geprägt ist vor allem ihre Konzeption vom Dichter als einem Doppelwesen zwischen göttlicher Berufung und Alltäglichkeit, die bei ihr allerdings eine wesentlich stärkere Polarisierung der beiden Bereiche erfährt.

Schließlich sind auch Einflüsse Pasternaks und Rilkes erkennbar. Mit Pasternak verband Cvetaeva ein mehrjähriger
Briefwechsel; Rilke, mit dem sie ebenfalls in intensivem
brieflichen Kontakt stand\*, wurde von ihr in ähnlicher Weise
wie Blok als Verkörperung des dichterischen Prinzips verehrt.

Mit dem frühen Pasternak hat Cvetaeva die von origineller und dichter Metaphorik gekennzeichnete Sprache gemeinsam, die vor allem ihre Lyrik der zwanziger Jahre kennzeichnet und der das Bemühen um Unmittelbarkeit und Vollständigkeit des Ausdrucks zugrundeliegt – ein poetologischer Grundsatz, von dem auch Pasternaks Dichtung geprägt ist. 10

Mit Rilke verbinden sie Obereinstimmungen im Bereich der Welt- und Kunstanschauung: Wie für Rilke ist auch für Cvetaeva Kunst eine Form der Transzendenz; wie er strebt sie zu einer Vergeistigung des Daseins in der Dichtung und durch die Dichtung. Auch einige Symbole Rilkes - der Engel als Absolutum, in dem die Verwandlung vom Sichtbaren ins Unsichtbare vollzogen ist, das Haus als Symbol für das

Geschlossensein des eigenen Ich : - finden ihre Entsprechungen in Cveteavas Symbolsystem.

Cvetaevas dichterisches Selbstverständnis sowie ihre poetologischen Grundsätze auf verschiedenen Ebenen zeigen zwar
Gemeinsamkeiten mit der romantischen und symbolistischen
Asthetik sowie mit poetologischen Konzeptionen ihrer Zeitgenossen, ihre Konzeption von Dichter und Dichtung hat jedoch
durch die besonderen Umstände ihres Lebens eine spezifische
Ausprägung: Bei keinem ihrer Zeitgenossen, weder bei Blok,
noch bei Rilke, noch bei Majakovskij, ist eine auf persönlichen Erfahrungen basierende antithetische Weitsicht in so
hohem Maße bestimmend für alle Bereiche des dichterischen
Werks. Der antithetische Grundcharakter der Dichtung Cvetaevas ist daher auch - unter unterschiedlichen Aspekten Gegenstand eines Großteils der zu ihrem Werk erschienenen
Untersuchungen.

Abgesehen von den beiden Gesamtdarstellungen, der 1965 erschienenen Monographie von Simon Karlinsky12 und der erschienenen Biographie von Maria Razumovsky13, besteht die Sekundārliteratur zu Cvetaevas Werk aus Einzelinterpretaund Untersuchungen ausgewählter, oft spezieller Aspekte. Eine umfassende Darstellung eines größeren Werkabschnitts, eine Gesamtdarstellung des lyrischen Werks o.ä. fehlt bisher. - Ieva Vitins untersucht unter dem Titel "Escape from Earth: A Study of Tsvetaeva's Elsewheres" das Motiv der Flucht vor dem Irdischen und interpretiert es geistige Reise in die Sphäre des Todes. 14 Anya Kroth als

beschreibt in ihrem Aufsatz "Toward a New Perspective of Marina Tsvetaeva's Poetic World" Cvetaevas Werk als ein System von Antithesen, dem sie die Opposition Liebe/Dichtung zugrundelegt. Die Gestaltung dieses Systems ist durch zahlreiche Beispiele belegt, besonders ausführlich die beiden Poeme "Poema gory" und "Poema konca" behandelt. 15 Kroth geht auch Svetlana El'nickaja von der These aus, Wie daß Cvetaevas Werk die Dualität von Wirklichkeit und Ideal zugrundeliegt. Sie untersucht in ihrer vierteiligen Arbeit mit dem Titel "O nekotorych certach poeticeskogo mira M. Cvetaevoj"16 unter Auflistung der vier wichtigsten, strukturbestimmenden Oppositionen (sootvetstvie / nesootvetstvie, soedinenie / nesoedinenie, istinnoe / neistinnoe, aktivnoe / pasiunoe ) 17 die Mechanismen der Gestaltung einer poetischen Ideal-Welt. Daraus ergeben sich vier verschiedene "Situationen" (soedinenie neistinnoso, nesoedinenie istinnoso, soedinenie istinnoso i neistinnoso, istinnogo i neistinnogo) 18, die El'nickaja in den folgenden Teilen ihrer Arbeit ausführlich erläutert. Für die einzelnen "Situationen" führt sie jeweils einzelne Begriffe, Motive oder Bilder an. Die Untersuchung bleibt also schließlich im inhaltlichen Bereich. Sie erscheint aufgrund der zahlreichen Belege fundiert, ein innerer Zusammenhang der einzelnen Bilder und Motive im Hinblick auf Cvetaevas Gesamtwerk ist jedoch nicht ohne weiteres erkenn-Weitaus ergiebiger ist daher der an diese Arbeit anschließende Aufsatz "Motiv 'otrešenija' v poėtičeskom mire Cvetaevoj"19, in dem El'nickaja das Motiv des Gespaltenseins bei den Helden der Rollengedichte, Eurydike, Ariadne, Phädra und Ophelia, das heißt also Cvetaevas poetische Bewältigung ihres eigenen Konfliktes zwischen menschlicher Existenz und poetischem Ideal darstellt.

Schließlich ist noch die Arbeit von Marie-Luise Bott nennen, die zum einen eine kommentierte Obersetzung der lyrischen Satire "Krysolov"20 sowie eine Untersuchung der Stoffgeschichte<sup>21</sup> liefert und zum anderen das Epitaph in drei Einzelinterpretationen ("Ides', na menja pochozyj". "Stichi k Bloku" und "Novogodnee") im Hinblick auf Gattungsproblematik untersucht. In ihm erkennt sie ein Prinzip der Cvetaevaschen Dichtung und kommt zu dem Ergebnis, daß das Epitaph Cvetaeva einerseits dem "Anschreiben gegen die Vergänglichkeit "22 und der Verbindung zwischen Leben und Tod dient, andererseits als Gattung Übergang zur narrativen Dichtung der späten zwanziger und der dreißiger Als wichtigste Einzelinterpretationen sind in Jahre ist. diesem Zusammenhang Gasparovs Analyse des Poems "Poèma vozducha"23, Ol'ga Revzinas Untersuchung der semantischen Struktur von "Poėma konca"24 sowie Jerzy Farynos Deutung des Gedichts "Kto sozdan iz kamni..."25 zu nennen.

Alle drei Arbeiten untersuchen Werke, die die Antithetik von Wirklichkeit und Ideal bzw. Diesseits und Jenseits thematisieren, und stellen deren antithetische Struktur in den Vordergrund. Die vorliegende Dissertation geht zwar ebenfalls von einem der Dichtung Cvetaevas zugrundeliegenden System von Antithesen aus, sie geht aber noch einen Schritt

weiter als die schon vorliegenden Untersuchungen und fragt nach dem inneren Aufbau der Dichtung Cvetaevas. ihrem Wesen und ihrer Bedeutung angesichts dieser antithetischen Realität und Transzendenz stehen dabei für struktur. gegensätzliche Seinsformen, die von Zeit und Raum bestimmte körperliche Existenz und sichtbare Wirklichkeit einerseits und die poetische Idealkonzeption einer geistigen Wirklichkeit andererseits. Daher werden Realität und Transzendenz Oberbegriffe für eine Vielzahl bildhafter und formalals Repräsentationen der Antithetik verstanden. sprachlicher Diese Arbeit ist zum einen Ergebnis der Beschäftigung mit und Funktion von Dichtung und dichterischer Sprache Rolle bei Cvetaeva, zum anderen stellt sie einen Versuch dar, ein für das lyrische Werk auf allen Ebenen gültiges Grundprinzip zu erkennen und dabei zugleich zu einer möglichst umfassenden Betrachtung der Lyrik Cvetaevas zu gelangen. Denn im Falle Marina Cvetaevas, einer Dichterin. die in Westeuropa noch weitgehend unbekannt ist und deren werk noch nicht vollständig aufgearbeitet ist, scheint eine möglichst ganzheitliche Darstellung des dichterischen Werks und die Frage nach dem ihm zugrundeliegenden Prinzip voller als eine Untersuchung eines bestimmten Teilaspekts, dem in den meisten Fällen das notwendige Umfeld fehlen würde. Aus Funktion und Bedeutung des antithetischen Systems, das auf der Opposition von Realität und Transzendenz beruht, ergibt sich die Synthese als das Grundprinzip der Dichtung Cvetaevas. Es wird für den theoretischen sowie für den formalen und den inhaltlichen Bereich in solchem Maße bestimmend, daß die Dichtung selbst auf allen Ebenen zum Ort der Synthese wird. Synthese bedeutet also hier die poetische Verbindung und Verarbeitung von Realität und Transzendenz in der Dichtung mit dem Ziel, eine neue, eigenständige poetische Realität zu schaffen. 26

Ziel und Aufgabe der vorliegenden Arbeit ist die Darstellung des Prinzips der poetischen Synthese von Realität und Transzendenz im theoretischen, formalen und inhaltlichen Bereich. Die Rekonstruktion eines poetologischen Systems anhand von Interpretationen theoretischer Außerungen Cvetaevas in Briefen und Essays soll als Hintergrund und Ausgangspunkt für die nachfolgenden Untersuchungen dienen. Sie soll zugleich zeigen, in welcher Weise die Synthese bereits hier als Grundprinzip erkennbar wird.

Im formalen Bereich sollen die drei typischsten stilistischen und rhetorischen Merkmale, Ellipse bzw. Satzstörung,
Parallelismus sowie Metaphern- und Vergleichsstrukturen in
ihrer inhaltichen Funktion unter diesem Aspekt analysiert
werden.

Im inhaltlichen Bereich ist nach der dichotomen Struktur der Bilder zu fragen, die die drei wichtigsten Themenkreise Dichtung, Liebe und Tod repräsentieren. Die Arbeit beschränkt sich dabei ausschließlich auf die lyrische Dichtung Cvetaevas, um eine Interferenz der Gattungsproblematik zu vermeiden. Von der Untersuchung ausgeschlossen sind also alle die Werke, die epische Momente wie Handlung etc. aufweisen.

Im Zusammenhang mit den einzelnen inhaltlichen und formalen werden nur einige wenige Beispiele delt: Möglichst detaillierte Interpretationen einzelner jeweils typischer und repräsentativer Werke sollen spezifischen poetischen Verfahrensweisen verdeutlichen zugleich einen Querschnitt durch das lyrische Werk Cvetaevas bieten, der auch die Entwicklung ihrer Lyrik berücksichtigt. diese Untersuchungen wurde die werkimmanente Methode gewählt, die im Hinblick auf die Intention dieser Arbeit, ein Grundprinzip in Cvetaevas Lyrik zu erkennen, sowie angesichts der poetologischen Forderung Cvetaevas nach der Einheit von Form und Inhalt am angemessensten erscheint.27 Werkimmanenz ist jedoch insofern nicht im streng phänomenologischen Sinne zu verstehen, als auf eine Berücksichtgung biographischer Fakten und Entstehungsbedingungen einzelner Werke nicht völlig verzichtet werden kann<sup>28</sup>. Dies erwies sich deshalb als legitim, da sich Cvetaevas gesamtes poetologisches System auf persönlichen Erfahrungen aufbaut Lyrik, wie bereits erwähnt, in den meisten Fällen konkrete Ereignisse zum Anlaß hat. Dennoch gilt auch hier die Formulierung Emil Staigers:

"Wenn dem Dichter sein Werk geglückt ist, trägt es keine Spuren seiner Entstehungsgeschichte mehr an sich. [...] Die Kategorie der Kausalität ist nichtig, [...]. Statt mit 'warum' und 'weshalb' zu erklären, müssen wir beschreiben, aber nicht nach Willkür, sondern in einem Zusammenhang, der ebenso unverbrüchlich und inniger ist als der einer Kausalität."29

TEIL I:

"Na tvoj bezumnyj mir Otvet odin – otkaz." ("Stichi k Čechii")

#### Poetologie

#### 1. Selbstverständnis als Dichter und antithetische Weltsicht

"Možno, govorja o sovremennoj poezii Rossii, nazvat' odno iz nich, každoe iz nich bez drugogo - i
vsja poezija vse-taki budet dana, kak v každom
bol'som poete, ibo poezija ne drobitsja ni v
poetach, ni na poetov, ona vo vsech svoich javlenijach - odna, odno, v kazdom - vsja, tak ne
kak, po suscestvu, net poetov, a est' poet, odin i
tot že s načala i do konca mira, sila, okrasivajusčajasja v cveta dannych vremen, plemen, stran,
narečij, lic, prochodjašćaja čerez ee, silu,
nesušcich, kak reka, temi ili inymi beregami, temi
ili inymi nebesami, tem ili inym dnom."

Cvetaeva, die mit Beginn der dreißiger Jahre über Ziel, Bedeutung und Stellenwert ihrer eigenen dichterischen Arbeit und der Dichtung überhaupt in essayistischer Prosa zu reflektieren begann, formuliert in dieser Passage, der Einleitung zu dem 1932 entstandenen Essay über Majakovskij und Pasternak "Epos i lirika sovremennoj Rossii" einen der Kernpunkte ihrer Poetologie: die Idee von der Dichtung als einem unwandelbaren, immergültigen Prinzip. Cvetaeva charakterisiert die Dichtung hiermit als ein den irdischen Gesetzmäßigkeiten übergeordnetes, von Zeit und Raum unabhängiges Phänomen. Sie schafft dabei zugleich das Idealbild eines Dichters, der dieses Phänomen verkörpert – ein Bild, das in deutlichem Gegensatz zur realen Existenz des Dichters steht.

"Bog choćet delat' menja bogom - ili poètom - a ja inogda choću byt' čelovekom i otbivajus' i dokazy-vajus' Bogu, čto on neprav. I Bog, usmechnuvšis', otpuskaet: 'Podi, poživi...'"2

Cvetaevas Vorstellung von der Zwischenstellung des Dichters, seiner Zugehörigkeit zum menschlichen und zum göttlichen Bereich. basiert zunächst auf der eigenen Erfahrung Unvereinbarkeit von völliger Hingabe an eine Aufgabe, die Dichtung sie darstellt, mit der menschlichen Existenz, die von räumlichen, zeitlichen und materiellen Grenzen Die Oberwindung von Raum und Zeit durch den bestimmt ist. Traum, die Dichtung und den Tod werden daher besonders in Emigrationszeit den Hauptthemen Cvetaevas der zu ("Novogodnee", "S morja", "Poėma vozducha"). Diese Erkenntnis bildet den Ausgangspunkt für eine Poetologie, die die Dichtung ausschließlich der geistigen Sphäre zuordnet und eine Sprache fordert, die eine hinter den Phänomenen sichtbaren Realität verborgene geistige Wirklichkeit erkennbar werden läßt - eine Forderung, die der Rilkes nach Vergeistigung des Daseins durch die Dichtung sehr nahe kommt. 3

Das Sendungsbewußtsein Cvetaevas stammt ebenso wie der ihre antithetische Weltsicht bestimmende Konflikt zwischen Dichter und Welt aus der romantischen Tradition, die den Dichter in dem antiken Modell des Sehers und Mittlers zwischen dem göttlichen und dem menschlichen Bereich darstellt. In Cvetaevas Poetologie erfährt die Konzeption des Dichters jedoch eine sehr spezifische Ausgestaltung:

Während für Puškin die Inspiration noch Befreiung von der

Enge und Nichtigkeit des Irdischen bedeutete, bietet die künstlerische Arbeit für Cvetaeva zwar vorübergehend eine Möglichkeit zur Flucht vor dem Druck der Alltäglichkeit, die von so elementaren Problemen wie Geldmangel, räumlicher Beengung und persönlichen Mißerfolgen gekennzeichnet ist<sup>5</sup>, erzeugt aber ebenso eine Besessenheit von der eigenen dichterischen Begabung, von der keine Befreiung möglich ist. Bedingt durch die begrenzten Möglichkeiten des menschlichen Daseins bedeutet auch die dichterische Berufung ihrerseits keine vollkommene Freiheit. Jurij Ivask spricht in diesem Zusammenhang von der "Tragödie der Aufgabe", die Cvetaevas Biographie ebenso wie ihre Dichtung bestimmt.

Die dichterische Begabung, von Pasternak als "vysokaja bolezn'" bezeichnet, besteht für Cvetaeva im Gleichgewicht von seelischen und gefühlsmäßigen Anlagen und der Fähigkeit zu poetischer Gestaltung ("ravenstvo dara duśi i glagola")\*, wobei dar duśi als Fähigkeit zur Transzendierung des Daseins durch die schöpferische Tätigkeit zu verstehen ist\*. Die Verwendung des kirchenslavischen slagol impliziert die schöpferische Kraft, die Cvetaeva dem poetischen Wort beimißt. 10

Zwischen duša und slaso! besteht insofern eine Wechselwirkung, als zwar einerseits nach Cvetaevas Auffassung der
Dichter erst durch die schöpferische Tätigkeit zu seinem
Wissen von einer "Welt der Absoluta": gelangt, andererseits
aber duša der Ort der Inspiration ist, an dem das poetische
Wort entsteht.

Aus der Erkenntnis, daß diese geistige Sphäre, die mit dem "Weltinnenraum" Rilkes¹² zu vergleichen ist, in ihrer voll-kommenen Form nur bei völliger Loslösung von Zeit und Raum, in der Transzendenz also möglich wird, entsteht für Cvetaeva ein unlösbarer Konflikt: Der Dichter als Mittler ist an die Bedingungen des menschlichen Daseins gebunden, die Dichtung in ihrer vollkommenen Form scheint nur in einer transzendenten, dem Menschen unzugänglichen Realität möglich. Orpheus, Eurydike, Phädra und Persephone verkörpern in Cvetaevas reifer Dichtung den Dichter als Doppelwesen zwischen menschlicher Existenz und Transzendenz und lassen erkennen, daß dem Dichter schließlich nichts als die poetische Sprache bleibt:

"Ibo raz solos tebe, poet, Dan. ostal'noe - vzjato."13

Ein für Cvetaevas poetische Konzeption ebenso bezeichnendes Bild für den Dichter findet sich in dem 1923 entstandenen Essay "Poèt i vremja": "Émigrant iz Bessmert'ja v vremja, nevozvraščenec v svoe nebo":4.

Aus ihrer persönlichen Erfahrung, daß dichterische Berufung mit den Gegebenheiten der menschlichen Existenz unvereinbar sei, entwickelt Cvetaeva in ihrer Dichtung ein System von Antithesen, das auf dem Gegensatz Diesseits/Jenseits basiert. Der Aufbau dieses poetischen Systems und die Rangordnung der Antithesen werden in der Cvetaeva-Forschung unterschiedlich behandelt:

Svetlana El'nickaja versteht Cvetaevas Dichtung als ein

System von Antithesen, das auf dem Gegensatz "neistinnyj mir' istinnyj mir" beruht, zwei antithetischen Begriffen, die sie zugleich umwertet. Sie stellt dabei ein kompliziertes Stufensystem von "Welten" auf, denen sie einzelne Begriffe und Bilder nach Abstraktions- bzw. Realitätsgrad zuordnet. Eine solche Systematisierung und Abstufung scheint jedoch deshalb ungerechtfertigt, weil sie die Antithetik, die in allen Bereichen der Dichtung Cvetaevas deutlich hervortritt, verschleiert. 15

Troupin dagegen sieht dieses "dualistische" System von Antithesen in dem Gegensatz von byt und bytie begründet  $^{16}$ .

Obwohl der Begriff "dualistisch" in diesem Zusammenhang umstritten scheint - Anya Kroth setzt sich mit dieser Problematik in ihrer Arbeit auseinander und wählt schließ-lich den Terminus "dichotome Antithesen" 17 -, gehören byt und bytie, ob sie nun als Bestandteile des antithetischen Systems der Cvetaevaschen Dichtung oder als dessen Grundlage verstanden werden, zu den zentralen Begriffen in Cvetaevas poetischer Weltsicht.

Jedoch erscheint gerade in diesem Fall die Bezeichnung "dichotom" gegenüber "dualistisch" angemessener, da es sich hier nicht um zwei gegensätzliche Begriffe, sondern um zwei verschiedene Ebenen des "Seins" (bytie) handelt, wie aus Cvetaevas eigener Umschreibung der beiden Termini deutlich wird: Das sichtbare Leben ("žizn" vidimaja") nennt sie byt, das unsichtbare ("žizn" nevidimaja") bytie. 10 Der ideelle Charakter des bytie ist mit der Umschreibung "Žizn"

nevidimaja" impliziert: Es steht für das verborgene, noch zu erfahrende Wesen des Lebens.

Byfie bildet also den anderen Teil eines dichotomen Lebensbegriffs, obwohl es auch, im Sinn- und Klang-Paradies des "Krysolov" etwa, als eine nur über den Tod erfahrbare Transzendenz verstanden werden kann. - Der Begriff žizn' erscheint schon früh - erstmals in einem Gedicht von 1917 - in ambivalenter Funktion, denn er vereinigt Positives und Negatives, Banales und Erhabenes, Wirklichkeit und Transzendenz in sich:

"Noči bez ljubimogo - i noči S neljubimym [...]

Znaju vse, čto bylo, vse, čto budet, Znaju vsju gluchonemuju tajnu, Čto na temnom, na kosnojazyćnom Jazyke ljudskom zovetsja - Žizn'"19

Das Leben (žizn') erhält am Anfang des Gedichts auf formaler Ebene durch Parallelkonstruktion bei semantischer Antithetik eine dichotome Bedeutung, gegen Ende wird es zu einem Sammelbegriff für die Vielzahl von Einzelphänomenen des Seins, wobei Cvetaeva auch die Unfähigkeit der menschlichen Sprache erwähnt, allen diesen Phänomenen gerecht zu werden.

In ähnlicher Gestaltung erscheint 2izn' ein zweites Mal im Zyklus "Derev'ja" (1922):

"Žizn': dvoeduš'e Družb i uduš'e urodstv."20 Auch hier ist zu fragen, ob es sich um eine unaufhebbare Dualität - von družby und uduš'e urodstv etwa - oder um einen dichotomen Begriff handelt.

Grundsätzlich müssen zwei verschiedene Ebenen der Antithetik unterschieden werden: Die auf persönlichen Erfahrungen beruhende Welt- und Lebensanschauung trägt deutlich dualistische Züge, die in einigen Werken noch klar erkennbar sind, wie etwa im Gegensatz oben/unten in "Poèma gory" der Antithese Diesseits/Jenseits in "Novogodnee" "Krysolov". In jedem Fall wird jedoch eine Verbindung zwischen den beiden Sphären hergestellt, die einerseits wiederum als Hinweis auf die Zwischenstellung des Dichters zu verstehen ist, andererseits aber erkennen läßt, daß Cvetaeva die Dichtung als Synthese beider Seinsweisen verstanden wissen will: Es besteht zwar eine Antithetik, jedoch nicht in Form von unvereinbaren Gegensätzen, sondern System dichotomer Begriffe, wie u.a. die ambivalente Funktion des Begriffs žizn' zeigt. Es ist also zwischen der persönlichen Weltanschauung und der poetischen Weitsicht Cvetaevas zu unterscheiden. In der ersteren stellt sich die Kunst als "Fegefeuer" dar:

> "Meždu nebom ducha i adom roda iskusstvo čistilišče, iz kotorogo nikto ne chočet v raj."21

Die poetische Weltsicht Cvetaevas beruht dagegen auf dem Gegensatz von der konkret sichtbaren Wirklichkeit und einer latenten geistigen Realität, die unter bestimmten Voraussetzungen auch existentiell erfahrbar werden kann. Die

Dichtung auf ihrer Suche nach dem Wesen des "Seins" (bylie) schafft eine Synthese der beiden Wirklichkeiten, ohne dabei aber ihre Antithetik grundsätzlich aufzuheben.

Cvetaevas Dichterbild und ihre antithetische Weltsicht, die zwar deutliche Züge der romantischen sowie der futuristischen Xsthetik tragen – auch Majakovskij thematisiert die Kluft zwischen Werk und Publikum und die daraus resultierende Einsamkeit des Dichters<sup>22</sup> – unterscheiden sich insofern von allen anderen Konzeptionen, als Cvetaeva die Antithese Diesseits/Jenseits bereits für ihr eigenes Dasein geltend macht: Sie stellt sich nicht, wie Romantiker und Futuristen, als Dichterin im Konflikt mit dem Publikum dar, sondern als ein in sich selbst gespaltenes Wesen zwischen dichterischer Berufung und menschlicher Existenz.

Diese Spaltung des eigenen Ich beruht auf Cvetaevas Streben nach der Loslösung vom Irdischen, die in zahlreichen Rollengedichten<sup>23</sup> thematisiert ist und die sich nur auf poetischer, nicht aber auf existentieller Ebene als möglich erweist.<sup>24</sup> Aufgehoben scheint diese Antithetik nur in bezug auf Rilke. Er, der für Cvetaeva schon zu Lebzeiten der Dichter schlechthin ist<sup>25</sup>, wird in dem kurz nach seinem Tod entstandenen Poem "Novogodnee" zur vollkommenen Verkörperung der Dichtung. Ihm gelingt es, in der rein geistigen Sphäre des Jenseits eine ganz neue poetische Sprache zu schaffen:

"Rajner, radueš'sja novym rifmam? Ibo pravil'no tolkuja slovo Rifma - čto - kak ne - celyj rjad novych Rifm - Smert'?

Nekuda: jazyk izučen.

Celyj rjad značenij i sozvučij

Novych. "26

2. Der dichterische Prozeß

a) zouk und sluch : Das Diktat der Dinge

Der 1922 entstandene Essay "Iskusstvo pri svete sovesti" sich mit der Existenzberechtigung der setzt auseinander und spricht ihr dabei jeden gesellschaftlichen Nutzen ab27: Kunst und Dichtung sind damit auch von Verantwortung für jeglichen Einfluß, den ein Werk auf die Gesellschaft haben kann, entbunden 20, Kunst und gesellschaftliches Leben werden also völlig voneinander getrennt. Während Romantiker und Futuristen in ihre Konzeption von der dichterischen Sendung eine soziale bzw. kulturelle Aufgabe einschließen29, fühlt Cvetaeva sich ausschließlich ihren sprachlichen und dichterischen Fähigkeiten gegenüber verpflichtet. Existenzberechtigend ist für sie allein innere Notwendigkeit, aus der heraus Kunst entsteht: Bloksche "geheimnisvolle Glut" ist nach Cvetaevas eigenen Worten der Schlüsselbegriff zu ihrem poetischen Bewußtsein und zur Dichtung:30

"Menja vešči vsegda vybirali po primete sily i pisala ja ich často - počti protiv voli. Vse moi russkie vešči takovy. Kakim-to veščam Rossii chotelos' skazat'sja, vybrali menja. I ubedili, obol'stili - čem? moej sobstvennoj siloj: tol'ko ty! Da, tol'ko ja. I, poddavšis' - kogda zrjače, kogda slepo - povlnovalas', vyiskivala uchom

kakoj-to zadannyj sluchovoj urok. I ne ja iz sta slov (ne rifm! posredi stroki) vybirala sto pervoe, a ona (veśč'), na vse sto epitetov upiravśajasja: menja ne tak zovut."31

Passage ist als Antwort auf eine Xußerung Rilkes in "Briefen an einen jungen Dichter"32 zu verstehen, den derzufolge eine Dichtung nur dann als "gut" gelten sie entstehen "mußte".33 Indem Cvetaeva von ihrer Dichtung als von einer Aufgabe spricht ("zadannyj sluchovoj urok"), die es mit dem Gehör zu erfassen gilt, rechtfertigt zum einen ihr Selbstverständnis als Mittler zwischen qia zwei antithetisch zueinander stehenden Bereichen34, zum anderen aber liefert sie den Ausgangspunkt für den Entstehungsprozeß ihrer Dichtung: Die akustische Wahrnehmung wird zu dem Element erklärt, auf dem die poetische Sprache und damit Jedes einzelne Wort basiert. An anderer Stelle spricht sie auch vom Dichten als von einem "Gehen nach dem Gehör "36 -

Es handelt sich hierbei jedoch keinesfalls um ein Hören einzelner Wörter oder Verse. Ebensowenig bedeutet die Orientierung am Klang eine Überbetonung des lautlichen Elements auf formaler Ebene, die in der Poetologie der Futuristen zur Kreierung der transrationalen Sprache (zaumny; jazyk) und schließlich zur Zerstörung der Realität und zur Autonomie des poetischen Wortes führte. Das Diktat der Dinge findet vielmehr auf einer nicht-sprachlichen Ebene statt. Ter Begriff sluch steht für eine spezifische Wahrnehmungsfähigkeit des Dichters, die ihn das dichotome Wesen der Dinge erfassen läßt: die sichtbare Seite der Realität und ihr

unsichtbares Wesen, das als geistige Instanz Verwandschaft mit dem transzendenten Bereich hat und sich dem Dichter aufgrund seiner besonderen Begabung zeigt. Zvuk ist als eine metaphorische Bezeichnung für die Inspiration zu verstehen, die auf visueller Wahrnehmung basiert. Inspiration bedeutet für Cvetaeva intuitive Erkenntnis der inneren Seinszusammenhänge, vor allem die Wahrnehmung der unsichtbaren Seite der Realität. Zvuk kennzeichnet das ganzheitliche Wesen der Dinge, wie es sich dem Dichter im Prozeß der Inspiration offenbart.

Diese poetologische Konzeption erscheint zwar erst in den zwanziger Jahren gedanklich vollständig ausgearbeitet und für die dichterische Praxis relevant, Ansätze sind jedoch schon in den drei ersten Gedichtbänden erkennbar:

Für die frühe Cvetaeva ist Dichtung im wesentlichen ein Mittel, um Vergängliches – Ereignisse, Personen, Stimmungen und Gefühle, kurz: die Alltäglichkeit – vor der Vergessenheit zu bewahren – ein poetologischer Grundsatz, der an Brjusov erinnert<sup>30</sup>:

"Moi stichi - dnevnik, moja poėzija - poėzija sobstvennych imen. Vse my projdem. [...] I mne chočetsja kriknut' vsem živom: Pišite, pišite bol'še! Zakrepljajte každoe mgnovenie, každyj žest, každyj vzdoch!"39

Die Lyrik bis 1916 besteht im wesentlichen aus poetisierten Darstellungen von Kindheitserlebnissen, Naturschilderungen und einigen wenigen Liebesgedichten, Beschreibungen augenblicklicher Stimmungen und konkreter, meist banaler alltäg-

licher Begebenheiten. Das poetologische Prinzip des "Gehens nach dem Gehör" ist in der Unmittelbarkeit erkennbar, der Wahrnehmungen und Eindrücke in poetische Sprache tragen werden. Sluch bedeutet hier intuitives Erfassen der Stimmung, des unverwechselbaren Charakters, der Atmosphäre einer Situation im steten Bewußtsein ihrer Vergänglichkeit. Die Motivation zu dieser poetischen Auffassung ist, wie Bott bemerkt, in der Erkenntnis vom Ende der Kindheit mit dem Tod der Mutter zu sehen. 40 Bereits in der frühen Lyrik wird erkennbar, daß die Aufgabe dichterischer Darstellung darin liegt, ein Gegengewicht zu Zeitlichkeit und Vergänglichkeit zu schaffen. Voraussetzung dafür ist, daß die Sprache sich nicht ausschließlich an der visuellen Wahrnehmung orieniert, sondern an einer intuitiven, ganzheitlichen, gedanklichen und gefühlsmäßigen Erkenntnis der Realität, dem sluch.

Cvetaeva behält ihren Grundsatz, "Tagebuch-Lyrik" zu schreiben, zwar ihr ganzes Schaffen hindurch bei - sehr viele Gedichte haben einen konkreten biographischen Hintergrund oder sind sogar aus Anlaß eines bestimmten Ereignisses entstanden -, sie ändert aber die formale Gestaltung: verklärende Poetisierung der Frühzeit wandelt sich in reifen Lyrik der zwanziger und dreißiger Jahre zu bildhaften Verschlüsselung, die zum einen den konkreten Hintergrund nicht sofort erkennen läßt, zum anderen eine durch die Konstellation der Bilder bedingte Allgemeingültigkeit und Entindividualisierung schafft. 41

Der Klang wird zu einem der Hauptmotive der reifen Lyrik:

Der zuuk in seiner poetologischen Bedeutung ist nicht nur

Klang der Flöte des "Krysolov"42, sondern auch in Gestalt des Orpheus, im Vogel-Symbol und schließlich in formalen Ausdrucksmitteln wie dem Parailelismus gegenwärtig. Bei der poetischen Verarbeitung ihrer eigenen Stellung wird die Dichtung für Cvetaeva zur einzig möglichen Synthese sichtbaren und der unsichtbaren, geistigen Realität, das heißt der konkreten Wahrnehmung und der abstrakten Darstel-Die höchste Stufe abstrakter Wahrnehmbarkeit stellt aber das Lautliche dar: sluck und zouk sind als Metaphern<sup>43</sup> für eine Transzendenz zu verstehen, die Cvetaevas Auffassung nach der Dichter aufgrund seiner Auserwähltheit, seiner ständigen intensiven Beschäftigung mit den Phänomenen der ihn umgebenden Welt und dem Problem ihrer sprachlichen Gestaltung hinter der Realität wahrzunehmen vermag. \*\* Diese abstrakte Form der Wahrnehmung nennt Cvetaeva sluch. Die lyrische Satire "Krysolov", in der der Klang der Flöte Leitmotiv wird, deutet bereits die zweite Stufe des poetischen Prozesses an: Das Paradies, in das der Rattenfänger die Kinder zu führen verspricht, wird als "Paradies des Wesens", "des Sinns", "des Gehörs", "des Lautes" beschrieben:

> "Raj - suti Raj - smysla

Raj - slucha

Raj - zvuka"45

Hier ist - in umgekehrter Reihenfolge - der dichterische Prozeß nachvollzogen, an dessen Beginn der Laut und an dessen Ende die Erkenntnis und Darstellung des "Wesens" des

bytie steht. Der Obergang von sluch zu smysl verlangt die schöpferische Tätigkeit des Dichters, das heißt die Umwandlung der abstrakten inspiratorischen Wahrnehmung in sprachliche Form.

#### b) smys! : Aufzeichnung und Sinngebung

"Dichten ist schon übertragen, aus der Muttersprache – in eine andere, ob französisch oder deutsch wird wohl gleich sein. Keine Sprache ist Muttersprache. Dichten ist nachdichten."

schreibt Cvetaeva an Rilke und deutet mit der Formel "Dichten ist nachdichten" bereits an, daß sprachliche Darstellung nicht eine bloße Aufzeichnung des zuuk sondern eine diese Erkenntnis implizierende Darstellung, denn sie wird immer vom Dichter ausgeführt, der im Transzendenz der Realität erkennt. di e Diese Formel zugleich als Aussage über das Wesen der poetischen Sprache zu verstehen. Diese wird von der an konkrete Ereignisse gebundenen, lediglich der Benennung und Kommunikation dienenden Alltagssprache abgegrenzt, die hier zwar ungenannt jedoch in einigen späteren Werken thematisiert ist: besonderer Deutlichkeit und Schärfe geschieht dies in dem Gedicht "Čitateli gazet"47 aus dem Jahr 1935, das gegen den Konsum von einer auf Eindeutigkeit und enger Bindung an konkrete Fakten beruhenden Sprache polemisiert. Im Zyklus "Stol" wird "Tisch" zu einem dichotomen Begriff: Für Cvetaeva bedeutet er ausschließlich Schreibtisch, für

"anderen" Eßtisch, was als Metapher für zwei gegensätzliche Sprach- und Lebensauffassungen, die materiell-faktisch und die geistig-ideell orientierte, zu lesen ist:

"Vy - s olivkami, ja - s rifmami, S pikulem, ja - s daktilem."48

Auch hier wird die poetische Sprache ihrer Funktion als Mittel zur Verständigung weitgehend enthoben, denn es geht nun nicht mehr um ein Benennen von Dingen. Vielmehr wird von der poetischen Sprache eine Mehrschichtigkeit gefordert, die alle Aspekte des Seins, auch dessen geistigen Bereich, wiedergibt. Cvetaea nimmt mit dieser Auffassung eine Zwischenposition ein zwischen der auf Potebnjas Sprachphilosophie begründeten Konzeption der Symbolisten\*9 und der Forderung der Futuristen nach einer poetischen Sondersprache. 50 Cvetaeva fordert von der Sprache zwar eine Autonomisierung der Dichtung, geht jedoch niemals so weit wie die Futuristen, die das Wort so deformieren, daß es inhaltslos im herkömmlichen Sinne wird. 51 Während auch in den Poetologien einiger Symbolisten wie etwa Belyjs und Brjusovs bereits ein Übergewicht der Form, besonders der lautlichen Komponente erkennbar ist <sup>52</sup>, steht für Cvetaeva die Form immer Dienste des Inhalts, das heißt jede poetische Aussage fordert notwendig eine bestimmte formale Gestalt, die ihrer Vielschichtigkeit gerecht werden muß. In diesem Punkt kritisiert Cvetaeva Brjusov. dessen Formbetonung sie auf das Fehlen des sluch zurückführt:

"Da, ibo masterstvo - ne vse. Nužen sluch. Ego ne bylo u Brjusova."53

und an anderer Stelle:

"Slov vmesto smyslov, rifm vmesto čuvstv... Točno slova iz slov, rifmy iz rifm, stichi iz stichov roždajutsja!"54

"Nachdichten" bedeutet Übertragung des real Sichtbaren in den geistig-ideellen Bereich, den Bereich der Dichtung, das heißt Umsetzung des intuitiv erfaßten Wesens des Seins in sprachliche Form - eine poetische Konzeption, die der des späten Rilke sehr nahe kommt. 55

Spezifisch für Cvetaeva ist vor allem, daß sie schon einem abstrakten Verhältnis zu den Dingen ausgeht, so daß es bei ihr nicht, wie bei Pasternak, zu einer "Ubertragungsspanne<sup>756</sup> kommt, die bei der Übertragung von visueller Wahrnehmung in sprachliche Darstellung ähnlich wie bei der Übersetzung von einer Sprache in eine andere entsteht. "Nachdichtens" ist dagegen sehr viel Der Prozeß des unmittelbarer. Die Dichtung, für den Rilke der "Neuen Gedichte" das Ergebnis des "Sehen Lernens"57, für Pasternak die auf visueller Wahrnehmung und bildhaften Denkprozessen basierende Dingbenennung, ist für Cvetaeva ein Zusammenspiel Klang und Sinn, das eine Trennung von Form und Inhalt unmöglich macht. In ihrem Aufsatz "Svetovoj liven'" definiert sie den Vers als "Formel seines Wesens" und sieht die Zusammengehörigkeit von Form und Inhalt als eine auf "göttlicher" Notwendigkeit beruhende Voraussetzung für seinen Sinn. 54

Von elementarer Bedeutung ist daher für Cvetaeva schon das poetische Wort, in dem bereits die Mehrdimensionalität des Benannten erkennbar werden muß.

#### c) slasol und sut': Neuschaffung und Wesensergründung

Daß poetische Wortsuche nicht nur auf theoretischer Ebene von Bedeutung ist, sondern auch in der dichterischen Praxis zum Problem wird, zeigen bereits die zahlreichen Skizzen und Entwürfe zu einzelnen Gedichten, die meist um ein ganz bestimmtes Bild, den adäquaten Ausdruck für einen Gedanken oder eine Wahrnehmung kreisen<sup>69</sup>, oder Briefstellen, in denen Cvetaeva zum besseren Verständnis verschiedene Varianten in Klammern anführt, wenn ihr ein Begriff nicht deutlich genug erscheint.

Eine Passage aus dem Essay "Neskol'ko pisem Rajner Marija Ril'ke" hat die poetische Wortsuche zum Thema und veranschaulicht zugleich in besonderer Weise die Bedeutung, die sie für Cvetaevas poetische Sprache hat:

"A segodnja mne chočetsja, čtoby Rajner govoril čerez menja. Éto, v prostorečii, nazyvaetsja perevod. (Naskol'ko u nemcev lučše - nachdichten! Idja zanovo prokladyvat' vsju dorogu, po sledu poèta, pust' - nach kotoruju prokladyval on. Ibo, [Anm. (d. Vf.)]: Pet'? (vsled), no - dichten! skazyvat'? sočinjat'? tvorit'? - po-russki - net.] to, čto vsegda zanovo. Nachdichten - zanovo prokladyvat' dorogu po mgnovenno zarastajuščim sledam). No est' u perevoda ešče drugoe značenie. Perevesti ne tol'ko na (russkij jazyk, naprimer), no i čerez (reku). Ja Ril'ke perevoźu na russkuju reč', kak on kogda-nibud' perevedet menja na tot svet. "60

Wortsuche ist zugleich Wesensergründung. Hören bedeutet zugleich erkennen: Der sprachliche Vorgang des Übersetzens wird zur Metapher für die Übertragung vom körperlichen ins geistige Sein.

Ebenso wie aus der poetischen Konzeption der frühen Cvetaeva, die Dichtung als Mittel zur Erhaltung vergänglicher Augenblicke versteht, ergibt sich hieraus, daß während des dichterischen Prozesses eine Umwandlung stattfindet: Dichterische Darstellung soll kein Abbild sein, weder das einer geistig-transzendenten noch das einer sichtbaren Realität. Sie soll vielmehr danach streben, selbst ein eigenständiger Bestandteil der geistigen Wirklichkeit zu werden.

Ein frühes Gedicht aus dem Band "Volšebnyj fonar'" geht sogar noch einen Schritt weiter: Dichtung ("mudraja kniga") verwandelt die sichtbare Wirklichkeit in eine irreale transzendente Realität:

"I komnata stala kajutoj, Gde duša govorit s tiśinoju..."61

Das russische perevesti bezeichnet nicht nur die Verbindung zur Transzendenz ("tot svet"), sondern es schafft neue Beziehungen, wobei auch der Kontext des deutschen Begriffs nachdichten von Bedeutung ist. Perevesti als poetisches Wort (slasol) ist schließlich auch eine Metapher für die Synthese von Realität und Transzendenz, für die Dichtung selbst. Räumliche und zeitliche Begrenzungen werden in der sprachlichen Darstellung aufgehoben, Augenblicke, Stimmungen und Gefühle werden allgemeingültig und erhalten eine über-

geordnete Bedeutung. An Pasternak achreibt Cvetaeva:

"[...] slovo ved' bol'še vešč', čem vešč': ono samo vešč', kotoraja est' tol'ko znak. Nazvat' - oveščestvit', a ne razplotničat') [...]."62

In dieser Außerung liegt der Schlüssel zum Verständnis des Begriffs perevesti: Dichterische Sprache verfährt nach dem Prinzip der Umwandlung von wörtlicher in gleichnishafte Wortbedeutung, von Eindeutigkeit in Beziehungs- und Bedeutungsreichtum, von sichtbarer in unsichtbare Realität. Dabei schafft sie eine neue poetische Wirklichkeit, in der Wörter zu konkreten Dingen, die Dinge aber zu Zeichen werden: Das Sichtbare wird zum Gleichnis des Unsichtbaren. 63 Umwandlungsprozeß findet zwar ebenso bei anderen Formen künstlerischer Darstellung statt, spezifisch für Cvetaeva ist aber seine Genese aus dem zuuk, die schon von Anfang an den Anteil von Dichter und Dichtung an einer transzendenten Wirklichkeit impliziert, einer übergeordneten Realität, die unter anderem auch durch die Dichtung in größtmöglicher Vollkommenheit verkörpert werden soll. Cvetaeva selbst weist jedoch auf die Unzulänglichkeit der poetischen Sprache im Hinblick auf das hin, was sie wiedergibt:

"Dlja menja - vse slova maly. I bezmernost' moich slov - tol'ko slabaja ten' bezmernosti moich čuvstv."

Reine Transzendenz ist, wie schon erwähnt, nur über den Tod zugänglich, der aber der menschlichen Existenz widerspricht. Eine andere Form verkörperter Transzendenz ist die objekt-

ideale Liebe in dem Sinne wie Rilke sie anstrebtes. wobei auch diese Form der Liebe eher in der dichterischen Darstellung als im Bereich persönlicher Erfahrungen angesiedelt zu sein scheint: Werke wie "Poema gory" thematisieren zwar die Sehnsucht nach einer idealen Liebe, die im Gegensatz zur realen Liebesbeziehung den Geliebten objektivieren und letztlich auf ihn verzichten kann, das Phänomen der Liebe scheint für Cvetaeva jedoch eine so elementare Erfahrung zu sein, daß sie es in den meisten ihrer Werkes existentiellen Bereich zuordnet, wie sich bis hin zu formalen Details verfolgen läßt. In ihrer symbolischen Darstellung, insbesondere im Feuer- und Berg-Symbol, erscheint die Liebe als grausam vernichtende Leidenschaft bzw. als eine im Rahmen der menschlichen Existenz nicht realisierbare these einer irdischen Beziehung und der objektlosen transzendierten Liebe. 47

Dies widerspricht zwar der anfangs aufgestellten These von einem streng antithetischen Aufbau, zeigt jedoch wiederum, wie stark Cvetaevas Werk trotz aller poetischer Objektivierung von persönlichen Erfahrungen geprägt ist. Jede Form sprachlicher Verwandlung und Bewältigung von Erfahrungen und Gefühlen bedeutet eine Art poetischer Wahrheitssuche:

"Was ich von der ganzen Dichtung und von jeder Gedichtzeile will: die Wahrheit eines augenblicks."

Poetische Wahrheitssuche bedeutet für Cvetaeva Suche nach

jenem Absolutum, das sie  $\tilde{z}izn'$  nevidimaja oder auch bytie nennt, einer geistigen, immer und überall gültigen Essenz der sichtbaren Wirklichkeit, die sich in jedem Augenblick neu offenbart.

## 3. svjaz' und stich: Sprache und Erkenntnis

"(Kstati dlja menja slovo - peredača golosa, otnud' ne mysli, umysla!) No golos slyšala, potom rassveli (rassvet) slova, svjaz'. Ja vse ponjala."69

Kernpunkt dieser Außerung, die den ganzen dichterischen Prozeß nachvollzieht, ist die Gleichsetzung von slovo und svjaz'. Für Cvetaevas Sprachkonzeption bedeutet dies, daß poetische Sprache niemals nur eine Verknüpfung von Einzelwörtern nach bestimmten grammatikalischen Regeln ist, sondern eine Verknüpfung von Wörtern, von denen jedes einzelne eine Verbindung zum zuuk des Darzustellenden herstellt.

Eine solche Verknüpfung beruht nicht mehr nur auf bestimmten sprachlichen Regeln, sondern auch und vor allem auf musikalischen Gesetzmäßigkeiten wie Reim, Rhythmus und Parallel-konstruktion, die zu einem wesentlichen Teil zur Emotionalisierung und Unmittelbarkeit der Dichtung Cvetaevas beitträgt. Das Streben nach Harmonie und Liedhaftigkeit<sup>70</sup>, das in der frühen Lyrik ebenso wie in einigen Gedichten der späten dreißiger Jahre – insbesondere in "Stichi k Čechii"-

erkennbar ist, und die zum Teil futuristische Experimentierfreudigkeit in den frühen zwanziger Jahren werden dabei gleichberechtigt behandelt.

Eine solche Wortverknüpfung beruht aber ebenso - und das gilt besonders für die Lyrik der Prager Zeit - auf den Ausdrucksmöglichkeiten der bildhaften Gestaltung.

Daraus ergibt sich eine poetische Sprache, bei der nicht nur jedes Wort eine Verbindung zum bytie herstellt, sondern die darüberhinaus zwischen einzelnen Wörtern Beziehungen schafft, die über grammatikalische Gesetzmäßigkeiten hinausgehen und somit weitaus mehr als nur Obermittlung von Informationen leistet: Durch den Beziehungsreichtum, der zwischen ihren einzelnen Bestandteilen entsteht, vermittelt sie Erkenntnisse über das Wesen des unsichtbaren geistigen Seins.

Die Auffassung von der Erkenntnisse vermittelnden Funktion der poetischen Sprache, die Cvetaeva mit Pasternak 71 und Rilke72 teilt, geht auf eine symbolistische Sprachkonzeption zurück, die u.a. Brjusov<sup>73</sup> vertritt. Der grundlegende Unterschied zu den symbolistischen Poetologien, Funktion der Erkenntnis und Neuschaffung der poetischen Sprache in den Vordergrund stellen, besteht jedoch wiederum in der Bewertung des Verhältnisses zwischen Form und Inhalt: Während die Erkenntnisfunktion der Sprache für die Symbolisten im wesentlichen auf dem lautlichen Element beruht - die künstlerische Form als "inneres Erlebnis" und "intuitive Erkenntnis"74 schafft dem Dichter eine verklärende innere Wirklichkeit 78-, entsteht sie für Cvetaeva durch die Verknüpfung von Sinnelementen durch formale Mittel wie Rhythmus, Versbau, Strophik, Reime etc. im Sinne Tynjanovs 76.

Bezeichnenderweise verwendet Cvetaeva jedoch nie den Begriff (poëtičeskij) jazyk, was den Schluß zuläßt, daß poetische Sprache mit der Sprache im herkömmlichen Sinne nichts mehr gemeinsam hat. Stattdessen setzt sie entweder slovo als pars pro toto für poetische Sprache oder stich für die schon fertige poetische Verknüpfung:

"Ne k sticham (snam) priložit' ključ, a sami stichi ključ k ponimaniju vsego. [...]: ponjat' i est' prinjat', nikakogo drugogo ponimanija net, vsjakoe ince ponimanie - neponimanie.""?

Wenn aber Cvetaeva die Erkenntnis einer unsichtbaren geistigen Wirklichkeit mit der Teilnahme an ihr gleichsetzt, so
bedeutet dies, daß die Dichtung selbst ein Teil dieser
geistigen Realität ist.

Die poetische Sprache, die darauf basiert, daß der Dichter das Wesen der sichtbaren wie der unsichtbaren Realität auf abstrakter Ebene über den zuuk erfaßt, geht über die Vermittlung von Erkenntnissen in bezug auf das Wesen des Seins jedoch noch weit hinaus: Vermittels bestimmter Formen poetischer Verknüpfung - dazu sind besonders die umfangreichen metaphorischen Konstruktionen der Gedichtbände "Remeslo" und "Posle Rossii" 78 zu rechnen - schafft sie selbst eine außerhalb der sichtbaren Realität liegende geistige (d.h.poetische) Essenz des Seins, die beide Bereiche, die sichtbare und die unsichtbare Realität in Form einer Synthese in sich vereint.

Hier ist wiederum auf eine Beziehung zu den Symbolisten, insbesondere zu Brjusov und Blok hinzuweisen: Für Brjusov. der seine Konzeption der Synthese-Funktion der Dichtung auch poetologisch begründet, handelt es sich dabei um einen meist im Bereich der Bildlichkeit ablaufenden Mechanismus, um die verschiedener. mitunter auch gegensätzlicher Synthese Aspekte, die in der dichterischen Darstellung vereint werden. 79 Die Synthese hat daher nur innerhalb eines Werks seinen Stellenwert. Brjusovs Ziel ist es, in der Dichtung seine Seele zu enthülleneo, während Cvetaeva nach einem eigenständigen dichterischen Bereich strebt, einer Synthese aus Realität und Transzendenz. Auch Blok baut auf einem dialektischen System auf; eine poetische Synthese entsteht auf der Ebene der Symbolik, wie etwa in den Farbsymbolen Rot und Weißer. In Cvetaevas Poetologie und poetischer Praxis ist die Idee der Synthese jedoch so stark impliziert, daß sie in allen Bereichen, dem theoretischen, dem formalen und dem inhaltlichen, zum bestimmenden Prinzip wird.

Als Dichterin fühlt sich Cvetaeva deshalb zur Schaffung einer solchen Synthese verpflichtet, weil der transzendente Bereich (tot svet) "schon ganz in uns ist", wie sie an Pasternak schrieb. 62

In ihrer ständigen Orientierung an den Dingen, die sie darstellt, um ihnen "Gewicht zu geben", wie es in dem Essay "Poet o kritike" heißt<sup>e,3</sup>, verliert sie jedoch nie den Bezug zur sichtbaren Realität. Zugleich gilt es aber, diese sichtbare Realität, den "Feind" des Dichters, zunächst

vermittels des Bewußtseins, das sichtbare Wirklichkeit in gedankliche Inhalte umwandelt, zu überwinden und schließlich diese gedanklichen Inhalte durch den Prozeß des Dichtens in eine neue poetische Realität zu verwandeln<sup>64</sup>.

Die Widersprüchlichkeit und die antithetische Weltsicht Cvetaevas sind daher ebenso wie das von ihr angestrebte, zwei Realitäten synthetisierende Reich der Dichtung auf der Orientierung an der sichtbaren Realität einerseits und auf der Suche nach einer neuen, der geistigen Realität gerecht werdenden Darstellungsweise andererseits begründet.

TEIL II: "Nedelimost' suti i formy - vot poët."

("Poët o kritike")

Sprache

Im ersten Teil der vorliegenden Arbeit wurde eine durch Beziehungsreichtum gekennzeichnete, die Erkenntnis einer latenten geistigen Wirklichkeit vermittelnde poetische Verknüpfung (svjaz' und stich) als Endpunkt und Ziel dichterischen Prozesses innerhalb Cvetaevas Poetologie beschrieben. Svjaz' und stich wurden dabei als Merkmale einer Sprache verstanden, die selbst den Ort der poetischen Synthese von Realität und Transzendenz darstellt. In knüpfung an diese auf theoretisch-poetologischer gewonnenen Ergebnisse befaßt sich der zweite Teil mit praktischen Realisierung von svjaz' und stich. Er untersucht die drei für Cvetaevas Sprache wichtigsten Stil- und Formmerkmale: Parailelismus, syntaktische Leerstellen sowie Metaphern- und Vergleichsstrukturen. In erster Linie ist dabei nach der Umsetzung der poetologischen Grundkonzeption von der Dichtung als einer Synthese von Realität und Transzendenz in sprachliche Form zu fragen. Voraussetzung für diese Fragestellung ist jedoch in jedem Fall der Nachweis, daß Cvetaeva ihrem poetologischen Grundsatz VOD der Untrennbarkeit von Form und Inhalt gerecht wird. das heißt, daß jedes formale Phänomen eine eigene, intendierte inhaltliche Funktion hat und damit im Dienste einer zwei antithetische Bereiche synthetisierenden Sprache steht.

### 1. Strophik: Der Parallelismus

Der Parallelismus gehört zu den Strukturmerkmalen, die für den eigenwilligen Charakter der Dichtung Cvetaevas ausschlaggebend sind.

Cvetaeva verwendet ihn weder themengebunden noch gattungsspezifisch, darüberhinaus tritt er in den verschiedensten
Formen und selbstentwickelten Varianten auf: Dies läßt den
Schluß zu, daß der Parallelismus nicht nur Stilmittel, sondern Bestandteil und Ausdrucksform ihres poetischen
Denkens ist.

Nach der Definition von Robert Austerlitz liegt ein Parallelismus dann vor, wenn zwei Segmente "mit Ausnahme eines ihrer Teile, welches in beiden Segmenten dieselbe relative Stelle einnehmen muß, identisch sind."2

Parallelismus bedeutet also Gegenüberstellung verschiedener Inhalte unter identischen oder ähnlichen formalen Bedingungen. Dabei kann es sich um Übereinstimmungen in der metrischen, phonetischen, grammatischen oder auch semantischen Struktur handeln, durch die die betreffenden Inhalte in eine Beziehung zueinander geraten.

In der russischen Volksdichtung spielen Wiederholung und Parallelismus als emotionale Ausdrucksmittel für die rhythmische, phonetische und syntaktische Struktur insbesondere von Tanz- und Spielliedern, Hochzeitsliedern und Totenklagen eine vorherrschende Rolle<sup>4</sup>. In Anknüpfung an diese Tradition ist der Parailelismus für Cvetaeva ein formales Mittel, das einerseits auf phonetischer, rhythmischer sowie vers- und

strophentechnischer Ebene die Gestalt eines Werks bestimmt, andererseits aber inhaltliche Beziehungen zwischen einzelnen Segmenten sichtbar werden läßt.

Der Parallelismus dient Cvetaeva letztlich als Mittel Wesensergründung, da durch die Gegenüberstellung in Parallelkonstruktionen der latente Bedeutungsgehalt einzelner Worte oder Wortgruppen ausgelotet werden kann. 5 Dabei drei Grundformen zu unterscheiden: Parallelismen, Ahnlichkeit oder Identität zweier Dinge oder Sachverhalte unter einem bestimmten Aspekt sichtbar werden lassen, annähernd dieselbe Funktion wie Vergleich bzw. haben. Parallelkonstruktionen mit inhaltlicher Gradation und schließlich formale Parallelität bei inhaltlicher Antithetik, eine besonders die Lyrik der zwanziger Jahre kennzeichnende Form des Parallelismus. In dieser Funktion wird auch der Parallelismus, eine stilistisch-rhetorische Form mit ursprünglich volkstümlicher Herkunft, Cvetaevas Forderung nach einer zwei Seinsformen synthetisierenden Sprache gerecht.

In der frühen Lyrik sowie in den beiden Gedichtbänden "Lebedinyj stan" und "Stichi k Čechii" hat der Parallelismus zwar vordergründig rhetorische Funktion, vermittelt dabei aber durch eine rhythmische und phonetische adäquate Ausgestaltung Inhalt und Aussage auf akustischer Ebene. Liedhaftigkeit und formale wie inhaltliche Direktheit und Schlichtheit sind die Hauptmerkmale der Gedichte, in denen akustisch wahrnehmbare stilistisch-rhetorische Formen weit-

gehend die bildhafte Sprache ersetzen.

Um den Parallelismus in seiner Entwicklung innerhalb des lyrischen Gesamtwerks und seine Funktion im Zusammenhang mit bestimmten Themenkomplexen darzustellen, scheint eine chronologische Vorgehensweise innerhalb der einzelnen Kapitel am angemessensten.

a) Der Parallelismus als rhetorisches Mittel mit inhaltlicher Funktion

Trotz seiner Bedeutung für die inhaltliche Struktur bleibt der Parallelismus bis in die frühen zwanziger Jahre für Cvetaeva auch ein rhetorisches Mittel®:

Dem Charakter und der Thematik der drei frühen Gedichtbände, die im wesentlichen Darstellungen von Stimmungen und Gefühlen enthalten, scheint der Parallelismus als rhetorisches Ausdrucksmittel entgegenzukommen. In den meisten Fällen handelt es sich um Strophenparallelismen, die eine gige poetische Diktion und einen überschaubaren liedhaften Vers- und Strophenbau erzeugen, in dem sich der harmonischspielerische Grundcharakter der frühen Lyrik wiederspiegelt. In den Gedichten mit volkstümlich-liedhaftem Charakter und auffälliger Häufung von Versparallelismen, die im Gedicht-"Lebedinyj stan" vorherrschen, offenbart sich ebenso band in der von starker Emotionalisierung geprägten schen Sprache des Bandes "Remeslo" die rhetorische Funktion des Parallelismus, die in erster Linie auf seinem musikalischen Grundcharakter beruht.

Als musikalisches Element fungiert der Parailelismus schon in der Frühzeit, indem er für den liedhaften Charakter von Gedichten wie "Mirok", "Tak budet" oder "Épitafija" verantwortlich ist.

Zugleich wird bereits in diesen Gedichten eine Funktion des Strophenparallelismus erkennbar, die bis in die späte Lyrik zu beobachten ist und nach Gasparovs Urteil eines der wichtigsten Strukturprinzipien der Lyrik Cvetaevas bildet?.

Die ganz oder teilweise parallel konstruierten Strophen variieren eine poetische Aussage so, daß sie eine Abstufung und Steigerung bewirken. Dieses Phänomen der inhaltlichen Gradation bei formaler Parallelität ist in allen drei Gedichten zu beobachten:

"Tak budet" entwickelt in strophischer Parallelkonstruktion die Beziehung zwischen dem lyrischen Ich und einem Du:

- (1,4) "[... V koridore]
  Čej-to sag toroplivyj ne moj!"
- (2,4) "[... na poroge]
  Kto-to slabo smeetsja ne ja!"
- (3,4) "Ty vzvolnovanno šepčeš' ne mne!"
- (4,4) "[Vidjat beglye teni tramvaja] Na divane s toboj - ne menja!"\*

Das Gedicht thematisiert zwar vordergründig die Perspektive eines zukünftig nicht mehr bestehenden Zustands, stellt damit aber zugleich eine bestehende, in Cvetaevas Augen vergängliche Beziehung dar.

Indem von einer in Zukunft nie mehr stattfindenden Begeg-

nung die Rede ist, wird auf sprachlicher Ebene die Beziehung zwischen dem Ich und dem Du entwickelt. Diese Entwicklung führt von der Richtungslosigkeit der Schritte und des Lachens in den beiden ersten Versen, in denen jeweils ein latentes lyrisches Ich Subjekt ist (ne ja, ne moj), zu einer Beziehung mit dem – explizit genannten – Du hin: In den Versen 3,4 und 4,4 ist das lyrische Ich nun als Objekt impliziert (ne mne, ne menja). Bezeichnend ist dabei, daß im Widerspruch zum Titel "Tak budet" alle Verben in der Fiktion einer Nicht-Begegnung nicht im Futur, sondern im Präsens stehen.

Hier, wie auch im Gedicht "Mirok", wird das Prinzip der Gradation nur in seinen Vorstufen erkennbar. Das Gedicht "Épitafija" ist aber bereits in Zusammenhang mit "Poema vozducha" zu lesen, in dem die inhaltliche Stufung auf einen gedanklich-ideellen Bereich hinstrebt und somit die Tendenz der Dichtung zum Absoluten wiederspiegelt.

In "Epitafija" führt die dreistufige Steigerung - die drei Strophen mit den Überschriften "Na zemle", "V zemli", "Nad zemlej" sind bis auf rhythmische Details völlig parallel konstruiert - zu einer Anrufung Gottes hin:

# "- O Bože pravyj, so vsem soglasna! Ja tak ustala. Mne vse ravno."

Das 1927 entstandene Poem "Poema vozducha" thematisiert schließlich das Prinzip der Gradation, indem es einen durch sieben Himmel führenden Flug zu einer Sphäre des reinen geistigen Seins beschreibt. Seine innere Struktur ist durch

doppelte Parallelität bestimmt: Die einzelnen Abschnitte werden von syntaktisch parallelen Komparativ-Verbindungen 10 eingeleitet, die auf inhaltlicher wie auf formaler Ebene einen zunehmenden Verlust an Realitätsbezug erkennen lassen. Formal geschieht dies durch den Gebrauch von Neologismen und metaphorische Verdichtung; Abstrahierung und Ausweitung der assoziativen Möglichkeiten kennzeichnen den Realitätsverlust auf inhaltlicher Ebene. 11

Die Gradation der Aussage bleibt hier nicht als Funktion des strophischen Parallelismus ein formales Strukturmerkmal, sondern wird zum Prinzip der poetischen Weltsicht Cvetaevas, die an einem geistig-ideellen Absolutum als Endpunkt und Ziel dichterischen Schaffens orientiert ist.

In dem Gedichtzyklus "Lebedinyj stan" (1916-1920) dominiert die rhetorische Funktion des Parallelismus, der in den meisten Fällen einer prägnanten, emotionalen und einprägsamen Sprache dient, einer Sprache, die der an konkreten politischen Ereignissen orientierten, patriotisch gefärbten Thematik Rechnung trägt:

"Éto prosto, kak krov' i pot: Car' - narodu, carju - narod."12

Bestehend aus vier zweizeiligen Strophen, die die syntaktische Parallelität der Vergleichskonstruktionen in jeweils einem der beiden Verse verbindet – "prosto, kak krov' i pot", "jasno, kak tajna dvuch", "čisto, kak sneg i krov'", svjato, kak krov' i pot" – , ist das Gedicht ein direktes und eindeutiges Bekenntnis zum Zarentum. Prägnanz

und Eindeutigkeit sind auch in Wortwahl und Bildlichkeit eingehalten; lediglich die beiden Symbole sneg und krou' haben einen über das Gedicht hinausgehenden latenten Bedeutungsgehalt, denn sie repräsentieren den Komplex der Rot-Weiß-Symbolik, die nicht nur in "Lebedinyj stan", sondern auch innerhalb des Gesamtwerks Cvetaevas von Bedeutung ist.15

Bezeichnenderweise zitiert Jurij Ivask dieses Gedicht als Beispiel für Cvetaevas "leidenschaftliche Rhetorik", die Ausdruck des ihre gesamte Lyrik bestimmenden Bedürfnisses nach poetischem Bekenntnis sei. 14

Im zweiten Abschnitt des Gedichts "Plač Jaroslavny" fungiert der Parallelismus als volkssprachlich-liedhaftes Element, das als Kontrast zur rhythmisierten Prosa der ersten und vierten Strophe eingesetzt wird:

"Beloe telo ego - voron kleval Beloe delo ego - veter skazal.

Podymajsja, veter, po ovragam, Podymajsja veter, po ravninam, Toropis', vetrilo-vichr'-brodjaga Nad tem Donom, belym Donom lebedinym."15

In den Versen 5 und 6 sowie 7 und 8 ist eine strenge syntaktische, lexikalische bzw. phonetische Parallelität zu beobachten, die sich in den Versen 9 und 10 in Richtung auf die Prosasprache der vierten Strophe hin auflöst: Bei toropis' handelt es sich nur noch um eine grammatikalische Anapher (Imperativ), auch der Vers "Nad tem Donom, belym Donom lebedinym" weist nur im Hinblick auf die grammatika-

lische Konstruktion eine Gemeinsamkeit zwischen seinen beiden Segmenten auf. - Ähnliche Strukturen, der Wechsel von
strengen Parallelkonstruktionen und rhythmisierter Prosa,
finden sich auch im Igor-Lied, an das das Gedicht inhaltlich
anknüpft.

Das Gedicht "Nadobno smelo priznat'sja, Lira"16 ist eine Auseinandersetzung mit der Aufgabe und Stellung der Dich-Hinblick auf die konkrete politische und geselltung im schaftliche Realität. Bezeichnenderweise wird der Parallelismus hier in erster Linie inhaltlich relevant: Das Kernvernost' erscheint dreimal hinterwort des Gedichts einander am Versanfang und stellt auf phonetischer eine Verbindung zu veter her, der Metapher für eine gesellschaftlichen und politischen Entwicklungen übergeordnete Instanz, der die Dichtung verpflichtet ist. Cvetaeva greift diese Metapher später noch einmal auf: Ein 1920 entstandenes Gedicht aus "Lebedinyj stan" beginnt mit Versen:

> "Ja ėtu knigu poručaju vetru I vstrečnym žuravljam."<sup>17</sup>

Diese drei Gedichte repräsentieren die drei wichtigsten Gedichttypen des vier Jahre umfassenden Zyklus: das stark emotional gefärbte, aktuelle politische Ereignisse thematisierende Gedicht, das Gedicht mit historischer Thematik und Orientierung an der volkstümlichen Sprache und die Auseinandersetzung mit Problemen von Kunst und Dichtung. Ihre Betrachtung hat gezeigt, welche Ausdrucksmöglichkeiten der

Parallelismus für Cvetaeva in der Phase der Herausbildung des poetischen Sprachstils bietet, der auch die reife Lyrik nach 1922 kennzeichnet. In seiner formalen Gestaltung kann er unabhängig von Thematik und Charakter eines Werks sowohl dem rein emotionalen Ausdruck als auch der Kennzeichnung einer bestimmten Gattung oder Stilebene sowie der Vermittlung inhaltlicher Beziehungen dienen.

Darüberhinaus wird deutlich, daß der Paralielismus Form und Inhalt dort in eine starke Abhängigkeit voneinander geraten läßt, wo es um eine Auseinandersetzung mit Fragen der Dichtung geht: Cvetaeva verzichtet also auf jeden vordergründigen rhetorischen Effekt, der nicht auch inhaltliche Funktion hat. Dies gilt für die gesamte Dichtung Cvetaevas und für jedes formale Gestaltungsmittel: Besonders dort, wo die poetische Sprache von sich selbst spricht und auf der Suche nach ihrer idealen Gestalt ist, werden Form und Inhalt zu einer untrennbaren Einheit.

Verschiedene signifikante Neuerungen, die zeigen, welche Variationsmöglichkeiten der Parallelismus Cvetaeva bietet, weist der noch in der Moskauer Zeit begonnene Band "Remeslo" auf. Diese haben zum Teil experimentellen Charakter, wie etwa das 7. Teilgedicht des Zyklus "Učenik" zeigt: Alle 12 Verse weisen völlige syntaktische Parallelität auf; in den meisten Fällen herrscht auch phonetische Parallelität. Auf Verben verzichtet Cvetaeva völlig.

Als weiteres Beispiel für eine vollkommene Parallelität ist das Gedicht "Vozvraščenie vožd'", in dem jeder Vers aus zwei einsilbigen Wörtern besteht, die zwar zum Teil syntaktische Verbindungen aufweisen, größtenteils jedoch ihre Beziehung zueinander offenlassen. Diese extrem knappe, prägnante Sprache, die fast ohne feste Satzgefüge auskommt, steht in krassem Gegensatz zu den umfangreichen und syntaktisch komplizierten Metaphernkonstruktionen, deren Entwicklung ebenfalls mit dem Band "Remeslo" beginnt.

In vielen Werken der mittleren und späten zwanziger Jahre mischen sich die beiden Sprachtypen und bewirken in ihrer Gegensätzlichkeit eine starke Emotionalisierung der Sprache: In "Poèma konca" etwa wechseln Bildverkettungen, Fragmente wörtlicher Rede und Parallelkonstruktionen einander ab. Emotionalisierende Funktion hat auch die Parallelkonstruktion einzelner Wörter:

Im 5. Teilgedicht des Zyklus "Georgij" erscheinen mehrmals wiederholte Ausrufe als strophischer Parallelismus:

```
(1,4) "- O dal'! Dal'!"
(2,4) " O vys'! Vys'! Vys'!"
(3,4) " o strast'! - Strast'! - Strast'!"
```

Neben seiner rhetorischen Funktion hat der Parailelismus hier auch inhaltliche Relevanz, denn er schafft eine Dualität zwischen der Transzendenz und den existentiellen Möglichkeiten, die der Grundhaltung des Zyklus entspricht:

"- Georgij! - Stavlennik nebesnych sil." 19

Der Parallelismus in dieser Gestalt, als parallelkonstruierte Wiederholung einzelner Wörter, scheint dem Wesen des Liedes (pesnja), das für Cvetaeva zeitweise zum Synonym für die lyrische Dichtung wird<sup>20</sup>, besonders entgegenzukommen. Darüberhinaus gehören der syntaktische und der strophische Parallelismus, die Cvetaeva bevorzugt verwendet, zu den volkstümlichsten Formen der Parallelkonstruktion.<sup>21</sup>

So liegt die Vermutung nahe, daß der Parallelismus, der in jeder formalen Gestalt zunächst den Klang, das heißt Erscheinungsform eines Gedichts akustische Cvetaeva nicht nur aufgrund seiner inhaltlichen Möglichkeiten eingesetzt wird, sondern daß er ihr auch als Mittel dient, eine Dichtung als pesnja auszuweisen: Daß melodija als formales Kennzeichen der pesnja erscheint22. als Hinweis auf die Genese der lyrischen Dichtung aus ist dem zuuk zu verstehen. Der Parallelismus ist daher bereits dort, wo seine rhetorische Funktion noch zu überwiegen scheint, ebenso ein musikalisches wie ein sprachliches Element von gleichnishafter Bedeutung: Als Strukturprinzip innerhalb eines Werks ist er die lautliche Gestalt gefühlsmäßigen Wahrnehmung, ebenso kann als Einzelstruktur Beziehungen zwischen einzelnen schaffen und somit der poetischen Wesensergründung und Synthese dienen.

### b) Parailelismus und Sinnentschlüsselung

Die Sinnentschlüsselung durch parallel konstruierte Bilder stellt ein Phänomen in Cvetaevas Lyrik dar, das in einem relativ kurzen Werkabschnitt auftritt: 1916 setzt eine Spaltung ein, die zum einen auf der eigenständigen Weiterentwicklung der Bildlichkeit, zum anderen auf der Herausbildung einer experimentellen poetischen Sprache in "Remeslo" beruht.

Die früheste Form der Sinnentschlüsselung durch Parallelismus ist die Parallelkonstruktion von Metaphern oder Vergleichen; sie ist bereits in Gedichten der drei ersten Bände
zu beobachten: In "Mirok" etwa wird jede der vier Strophen
durch eine identifizierende Metapher eingeleitet:

- (1,1) "Deti ėto vzgljady glazok bojazlivych,"
- (2.1) "Deti éto solnce s pasmurnych motivach,"
- (3,1) "Deti éto većer, večer na divane,"
- (4,1) "Deti ėto otdych, mig pokoja kratkij"23

Durch die Parallelkonstruktion der Metaphern, die unzusammenhängende Kindheitseindrücke und -erlebnisse wiedergeben, erreicht Cvetaeva eine allgemein gültige Darstellung des Wesens des Kind-Seins, die schließlich in den letzten beiden Versen zusammengefaßt wird:

"Deti – éto mira nežnye zagadki I v samych zagadkach kroetsja otvet!"

Deutlicher wird der Mechanismus der Sinnentschlüsselung in dem 1913 entstandenen Gedicht "Moim sticham, napisannym tak rano... "24. der ersten poetischen Auseinandersetzung Cvetaevas mit der eigenen Dichtung. Zwei Vergleichskonstruktionen werden durch die phonetische Parallelität zweier inhaltlich gegensätzlicher Segmente zueinander in Beziehung gesetzt:

"[Moim sticham]
[...]
Sorvavšimsja, kak bryzgi fontana,
Kak iskry iz raket,

Vorvavšimsja, kak malen'kie certy V svjatilišče, gde son i fimiam, [...]."

Zwei Typen von Parallelismen sind hier vermischt: die Parallelkonstruktion zweier Vergleiche und die phonetische Parallelität der beiden einander antithetisch gegenüber stehenden Verben sorvat'sja und vorvat'sja. Die beiden Vergleichskonstruktionen repräsentieren zugleich zwei gegensätzliche Züge der Dichtung: das spontane, intuitive "Herausbrechen" durch die Inspiration und das "Eindringen" in den geistigen Bereich, hier als antikes Heiligtum dargestellt ("v svjatiliśće, gde son i fimiam").

Der Parallelismus hat hier bereits jede rhetorische Funktion verloren, er dient ausschließlich der Synthese zweier gegensätzlicher Faktoren, die das Wesen der Dichtung bestimmen: Dadurch wird eine Beziehung zwischen Spontaneität, sprachlicher Kunstfertigkeit und Expressivität einerseits und dem Zugang zu einem lebensfernen geistigen Bereich vermittels der Dichtung andererseits hergestellt. Das Bild malen'kie čerty kann als verharmlosende Andeutung des dämonischen, fordernden Wesens der Kunst verstanden werden, das Cvetaeva später in dem Poem "Na krasnom kone" wieder thematisiert.

Noch deutlicher erscheint die sinnentschlüsselnde Funktion des Parallelismus in einem kurzen Werk aus dem Jahr 1920:

Die folgenden beiden Verse aus dem Gedicht "Na brennost' bednuju moju..." zeigen, in welcher Weise Cvetaeva den Parallelismus in ihrer reifen Lyrik einsetzt und in welchem Maße er ihr als Mittel zur Wesensergründung dient:

"Ty - kamennyj, a ja poju, Ty - pamjatnik, a ja letaju."<sup>25</sup>

Zunächst handelt es sich hier um zwei syntaktisch völlig parallel konstruierte Verse, die jeweils aus zwei Hälften bestehen und in denen ein Du und ein Ich durch die Konjunktion a einander gegenübergestellt werden. wird in beiden Fällen durch eine Eigenschaft bzw. einen Gegenstand definiert - kamennyj und pamjatnik sind sowohl lexikalisch als auch phonetisch parallel. Das (lyrische) Ich ist mit zwei Verben verbunden, die Fähigkeiten des Vogels bezeichnen. Das romantische Vogelsymbol, das auch später im Text erscheint ( "No ptica ja - a ne penjaj") und dessen Symbolgehalt - Freiheit, Seele, Inspiration etc. 26 - auf die Fähigkeit zu fliegen zurückzuführen ist, spielt zwar hier Gehalt eine Rolle. der symbolische von pet' dichterisches Schaffen - ist jedoch nur angedeutet.

Bei der Betrachtung der Beziehungen der vier Versbestandteile zueinander ergibt sich, daß pet' und letat' in demselben Verhältnis zueinander stehen wie kamennyj und pamjatnik, also inhaltlich fast identisch sind, und daß ferner pet' und kamennyj sich ebenso zueinander verhalten wie pamjatnik und letat'.

Für pet' ergibt sich daraus ein Bedeutungsinhalt, der

Beweglichkeit, Lebendigkeit, Überwindung von Zeit und Raum ebenso wie Schönheit und Harmonie in sich vereint. Die Antithetik von Beweglichkeit und Starre drückt sich formal in der gegensätzlichen syntaktischen Struktur der beiden Vershälften aus: Identifizierende Metaphern, Wesensdefinitionen also, die eine stetige Form des Seins anzeigen, stehen Verbmetaphern gegenüber, die Handlung, Bewegung und Unstetigkeit bezeichnen.

Von der formalen Gestaltung her betrachtet verhalten sich die beiden Vershälften, die Jeweils das Statische und das Bewegliche repräsentieren, und damit auch das Du und das Ich, dualistisch zueinander.

Pamjainik kann jedoch auch als frühe Andeutung des siolpnik verstanden werden, der in den frühen dreißiger Jahren zur Symbolgestalt für den Dichter wird. 27 Unter Berücksichtigung dieses Aspekts geraten die beiden Vershälften in ein antithetisches Verhältnis zueinander; die beiden Verse repräsentieren somit das antithetische Wesen der Dichtung selbst, in der Vergänglichkeit und Oberdauern, Lebendigkeit und Beständigkeit vereint sind.

Für die Entwicklung des Parallelismus innerhalb der Lyrik Cvetaevas bedeutet dieses Gedicht einen wichtigen Schritt, denn es zeigt, daß der Parailelismus ein Mittel darstellt, das in erster Linie neue Bedeutungsaspekte für einzelne Wörter oder Wortgruppen schafft, indem es Beziehungen zwischen ihnen herstellt. Die Grenzen zwischen bildhafter und wörtlicher Bedeutung können dabei verwischt oder sogar irrelevant werden, was als Hinweis darauf zu werten ist, daß

Parallelkonstruktionen einen wesentlichen Beitrag zur Schaffung eines "privaten" Symbolsystems leisten können. 26

Damit wird die Sinnentschlüsselung jedoch bereits hier in erster Linie zu einem Problem der Bildlichkeit 29; der Parallelismus entwickelt sich in den Gedichten bis zur Emigration auf grammatischer und phonetischer Ebene weiter.

Die metaphorische Sinnentschlüsselung durchläuft eine eigenständige Entwicklung.

Der Beginn einer eigenständigen Entwicklung des phonetischen Parallelismus ist bereits in "Remeslo" zu beobachten. Hier tritt phonetische Parallelität zwar in den meisten Fällen als rhetorisches Mittel in Verbindung mit anderen Formen der Parallelkonstruktion auf, wird aber auch zum Kennzeichen einer neuen poetischen Sprache, die mit den Möglichkeiten der lautlichen Parallelität, des lautlichen Elements überhaupt experimentiert.

In diesem Werkabschnitt zeigen sich auch am deutlichsten Verbindungen zu der plakativen, auf akustischen und rhetorischen Mittel beruhenden Sprache Majakovskijs. 31

In dem 1922 in Berlin und Prag entstandenen Gedichtband "Posle Rossii" verwendet Cvetaeva phonetische Parallel-konstruktionen in ihrer reinen Form zur Komprimierung und Pointierung ihrer poetischen Sprache anstelle anderer Ausdrucksmittel, die kompliziertere syntaktische Konstruktionen erfordern: Die Beziehung, die Cvetaeva vermittels phonetischer Paralleität zwischen zwei Begriffen herstellt, ermöglicht ein Maximum an Aussage bei einem Minimum an sprachlichen Mitteln:

"I domoj: V nezemnoj -Da moj."32

Die phonetische Identität von domoj und da moj relativiert den Gegensatz von domoj und nezemnoj, schafft aber für das lyrische Ich im Hinblick auf diese Antithetik eine Sonderstellung: Das Haus, für Cvetaeva Sinnbild des irdischen Lebens<sup>33</sup>, verliert insofern seinen Symbolgehalt, als es in eine andere, seinem sonstigen symbolischen Inhalt widersprechende transzendente Sphäre versetzt wird. Das lyrische Ich gerät dadurch in eine dualistische Beziehung zum irdischen Leben und zur menschlichen Existenz.

In ähnlicher Form macht Cvetaeva in dem ersten Teilgedicht des Zyklus "Ariadna" Aussagen über ihre eigene Situation, die nur anhand der phonetischen Beziehungen zwischen den einzelnen Verssegmenten zu ermitteln sind:

- (1,1) "Ostavlennoj byt' eto vtravlennoj byt'
   [V grud'...]"
- (1,3) "Ostavlennoj byt' ėto javlennoj byt' [Semi okeanam...]"
- (2,1) "Ustuplennoj byt' éto kuplennoj byt' [Zadorogo...]"
- (2,4) "Ustuplennoj byt'! Éto dlit'sja i slyt' [Kak guby i truby prorocestv.]"34

In miteinander verflochtenen Parallelkonstruktionen – die einzelnen Verse sind syntaktisch und zum Teil auch phonetisch parallel, zwischen den beiden Vershälften besteht jeweils phonetische Parallelität – variert Cvetaeva die Ariadne-Problematik, das Verlassen-Sein vom Geliebten um der Unsterblichkeit willen<sup>36</sup>. Dabei wird die Trauer über die

Trennung formal durch die identifizierenden Metaphern [x] byt' - èto [y] byt' der Formel sowie durch die phonetische Parallelität der beiden Verbformen mit der Absage an die Unsterblichkeit verbunden. In der Metaphorik des Gedichts ist diese Absage nur in Verbindung mit dem Eurydike-Mythos erkennbar36. Im Hinblick darauf wird auch Ariadne. deutlich. daß Cvetaeva Sehnsucht nach Tod und Jenseits sie hier thematisiert, Symbolgestalt für die Doppelzugehörigkeit zu zwei Welten daß sie in Ariadne darüberhinaus die und Problematik von Liebe und Tod verkörpert sieht37.

Sinnentschlüsselung geschieht hier also durch ein InBeziehung-Setzen von Wortinhalten auf phonetischer Ebene,
womit Cvetaeva ihrem poetologischen Grundsatz, daß der zuuk
als lautliches Element der Ausgangspunkt poetischer
Erkenntnis sein müsse, Rechnung trägt.

Auf diesem Grundsatz basiert auch die Handhabung und Funktion der Reime. Als Sonderform des phonetischen Parallelismus können sie ebenfalls seine synthetisierende Funktion übernehmen.

Cvetaeva selbst weist auf die zentrale Bedeutung hin, die der Reim in seiner inhaltlichen Funktion innerhalb ihrer poetischen Sprache einnimmt, wenn sie in "Novogodnee" "celyj rjad novych rifm" synonym zu "celyj rjad značenij i sozvučij novych" verwendet und novye rifmy als pars prototo für die neue poetische Sprache der Transzendenz setzt. Dies erklärt sich zunächst daraus, daß der Reim als ein lautliches Phänomen, das auf einem bestimmten Grad an

Konsonanz (sozvučie) beruht, den zvuk repräsentiert. Die Beziehung zwischen Reim, Bedeutung und Konsonanz, die Cvetaeva in "Novogodnee" herstellt, macht außerdem deutlich, daß zvuk und značenie zusammengehören, wie bereits aus den theoretischen Schriften hervorgeht, und daß zwischen den Begriffen značenie und sozvućie insofern ein Zusammenhang zu sehen ist, als Konsonanz (oder phonetische Parallelität) der Sinn- und Wesensentschlüsselung dienen kann.

Dies beweist das häufigste, im ganzen lyrische Werk hindurch auftretende Reimpaar \*\*krov'/ljubov' . (Verwandte Reimpaare sind \*\*zivi/ljubi und ne dli/ljubvi.) In diesen Reimpaaren zeigt sich die Liebe als irdisch-menschliches Phanomen, wie Cvetaeva in "Poėma konca" in den beiden Metaphern "Ljubov', ėto plot' i krov'" und "-Ljubov', ėto značit - svjaz'" zusammenfaßt. Sie widerspricht damit ihrer eigenen Formel von einer idealen Liebe:

"Ljubov' - ėto značit luk Natjanutyj: luk: razluka."40

Zugleich aber bestätigt sich die These, daß Cvetaeva den Begriff *ljubov* ambivalent verwendet.

Die gehäufte und in bezug auf *ljubov'* fast ausschließliche Verwendung des Reimpaares *krov'/ljubov'* verlagert das Gleichgewicht jedoch auf die irdisch-menschliche Seite der Liebe. Das Beispiel dieses Reimpaares zeigt, daß der Reim in Cvetaevas Lyrik nicht nur phonetische Funktion hat, sondern auch Verbindungen auf inhaltlicher Ebene herstellt

und damit für das angestrebte neue poetische Wort steht. Auch dies drückt sich in "Novogodnee" in einer
Reimverbindung aus:

"Ibo pravil'no tolkuja slovo Rifma - čto - kak ne - celyj rjad novych Rifm - Smert'?"\*1

Diese Reimverbindungen können entweder der inhaltlichen Entschlüsselung eines ihrer beiden Bestandteile dienen, wie krou'/ljubou' deutlich wurde - als weitere Beispiele an sind die Reimpaare menja/ognja42, pet'/letet' 43 und pet'/umeret' \*\* zu nennen - oder bei formaler Ähnlichkeit auf inhaltlicher Ebene eine dualistische Relation schaffen: čuzoj/rodnoj45 , Anna/bezymjanna46. Semantische Leerstellen, die vorübergehend einen Bruch der Einheit von Form und Inhalt herbeiführen, entstehen innerhalb der Reimverbindung, einer der beiden Reimpartner keine semantische wenn Wertigkeit besitzt. Dies gilt besonders für Endreime in durch starkes Enjambement (z.B. Worttrennung) verbundenen Versen\*7 oder für Reime wie ljubvi/...i \*6, die ebenso wie der betonte Verzicht auf lautliche Parallelität die Funktion bestimmten Begriff in eine semantisch oder haben, einen phonetisch isolierte Position zu rücken: So nehmen zweiten Teilgedicht des Zyklus "Stichi k Bloku" pevec smert' durch ihre lautliche Isolation eine Sonderstellung ein und werden dadurch auch formal in eine Beziehung zueinander gesetzt. 49

Selbstverständlich lassen sich nicht aus allen Reimpaaren

derartige Rückschlüsse auf die Bedeutungsinhalte einzelner Wörter oder Begriffe ziehen - Reime dienen Cvetaeva ebenso zur lautlichen Gestaltung eines Werks und haben in der Lyrik späten zwanziger Jahre oft stark experimentellen der (švejnych/klein wenis)50. In den Charakter zitierten Reimpaaren sind zumeist Schlüsselbegriffe mit äußerst vielfältigen Bedeutungsinhalten der Cvetaevaschen beteiligt. Die Betrachtung der Reimstrukturen ist deshalb in diesen Fällen, wie am Beispiel krou'/ljubou' wurde, aufschlußreich für deren Stellung im Gesamtwerk Cvetaevas.

#### c) Formale Parallelität und inhaltliche Antithetik

Zu den für Cvetaevas Lyrik charakteristischen Formen des Parallelismus gehört die formale Parallelkonstruktion inhaltlicher Gegensätze. Sie ermöglicht eine direkte Gegenüberstellung antithetischer Begriffe oder Inhalte und kennzeichnet die sprachliche Form, das Gedicht, als den Ort, an dem eine Synthese zweier Realitäten möglich ist.

Die Grundform des antithetischen Parallelismus liegt dann vor, wenn die beiden nicht übereinstimmenden Bestandteile zweier sonst identischer Segmente im Gegensatz zueinander stehen.

Diese Handhabung des Parailelismus, die dem poetologischen Grundsatz der Einheit von Form und Inhalt zu widersprechen scheint, ist bereits in der frühen Lyrik erkennbar.

Ähnlich wie das bereits behandelte Gedicht "Moim sticham, napisannym tak rano...", das eine Aussage über das dichotome Wesen der Dichtung macht, ist auch das ebenfalls 1913 entstandene Gedicht "Ides', na menja pochožij..." eine Auseinandersetzung mit der Dichtung:

Zwischen den beiden Versen

- (1,1) "Ideš', na menja pochoźij,"
- (1,4) "Prochozij, ostanovis'!" 51

lassen sich folgende Beziehungen feststellen: Die phonetisch fast identischen Adjektive sind durch Chiasmus miteinander verbunden; prochożij bezieht sich dabei zurück. Durch die semantische Parallelität prochoźij und ideś' und die phonetische Beziehung zwischen und pochożij wird auch die Gegensätzlichkeit und ostanovis' betont. Das Verb idti erhält von ides' dadurch ambivalente Bedeutung: Es steht für den Tod ebenso wie für das Leben; die Opposition von Leben und Tod ist, wie bemerkt. in dieser fiktiven Grabrede Cvetaevas sich selbst aufgehoben 52. Schließlich wird auch in den letzten beiden Versen die Stimme, die bis in die späte Lyrik die Dichtung repräsentierts, zu einem ambivalenten Bild:

> "- I pust' tebja ne smuščaet Moj golos iz-pod zemli."

Golos steht hier für den Dialog zwischen dem Diesseits, repräsentiert durch das Du, und dem Jenseits, dem lyrischen Ich (Marina). Dieser Dialog ist in der Sprechsituation

begründet wie in der formalen Struktur Parallelkonstruktionen. Diese stellen, wie das Beispiel der 1,1 und 1,4 zeigt, auf formaler Ebene Beziehungen zwischen Leben und Tod her und sind letzlich auf eine Synthese der beiden Bereiche ausgerichtet. Antithetische Parallelismen, Parallelkonstruktionen also, die antithe-Inhalte miteinander verbinden und in Beziehung zueinander setzen, werden , wie dieses Gedicht zeigt, von Cvetaeva schon sehr früh eingesetzt. Dafür sind zahlreiche Beispiele zu nennen. Der Parallelismus stellt jedoch nicht immer eine solche Vielzahl an Verbindungen her wie dies in der reifen Lyrik geschieht. In vielen Fällen dient lediglich zur Hervorhebung und dualistischer oder antithetischer Beziehungen:

> "Blagoslovljaju ežednevnyj trud, Blagoslovljaju eženoscnyj son."54

Repräsentativ für den antithetischen Parallelismus in der reifen Lyrik ist das 6. Teilgedicht das Zyklus "Stol". Hier ist die Gegensätzlichkeit der von materiellen Interessen bestimmten Lebensführung und Weltanschauung der "anderen" (vy) und der eigenen geistig orientierten Lebensanschauung thematisiert. Erkennbar wird dieser Gegensatz bereits in den beiden parallel konstruierten Versen 3 und 4:

"Vas polozat - na obedennym A menja - na pis'mennym." 55

Der Tisch erscheint als Gegenstand mit doppelter Funktion: Für die "anderen" Ort der Nahrungsaufnahme, für das lyrische Ich Ort des dichterischen Schaffens wird Stol schließlich zu einem dichotomen Sinnbild für die beiden gegensätzlichen Lebenshaltungen, in dem sich der an der Realität orientierte byt mit dem ideell ausgerichteten bytie vereint.

"Vy - otryžkami, ja - s knižkami, S trjufelem, ja - s grifelem, Vy - s olivkami, ja - s rifmami, S pikulem, ja - s daktilem." ""

Durch die vierfache Variation des Gegensatzpaares geistig/materiell wird die Dualität verschärft; es besteht syntaktische Parallelität zwischen den Versen 1 und 3 sowie den Versen 2 und 4, phonetische jeweils zwischen den beiden konträren Begriffen in Jedem Vers.

Der Tisch, dessen Bedeutung für die schöpferische Tätigkeit seine praktische Funktion weit übersteigt, wird hier zum Verbindungspunkt des Materiellen und der Dichtung:

> "Spasibo za to, čto stvol Otdav mne, čtob stat' - stolom, Ostalsja - živym stvolom!"<sup>57</sup>

Durch die Hervorhebung der phonetischen Paralleität von stol und stuol kennzeichnet Cvetaeva den Tisch als irdischen Fixpunkt und deutet mit dem Hinweis auf die Baum-Symbolik (Živym stvolom) se zugleich darauf hin, daß ihre eigene Dichtung stets auch mit der Realität des menschlichen Lebens verbunden bleibt.

Damit wird stol zum Symbol für die von der Dichtung geleistete Synthese von Realität und Transzendenz.

Die scheinbare Spaltung der Einheit von Form und Inhalt

durch den antithetischen Parallelismus in Strophe 4 ist daher eher als Polarisierung der beiden Elemente zu verstehen, wobei sich die dichterische Form als das Mittel erweist, das diese Dualität aufzuheben vermag: Sie trägt zur Sinnentschlüsselung des Begriffs stol bei und macht ihn zu einem dichotomen Bild.

Hier wird besonders deutlich. daß insbesondere der antithetische Parallelismus für Cvetaeva ein ideales Mittel zur Verwirklichung der poetischen Synthese darstellt: In den seltensten Fällen ist diese Form des Parallelismus ausschließlich rhetorisches Mittel. Durch die Parailelisierung der Cvetaevas Poetologie zugrunde liegenden Begriffe syntaktischer und phonetischer Ebene erlangt auf der antithetische Paralleiismus in starkem Maße inhaltliche Relevanz und wird so zum prägnantesten und augenfälligsten Mechanismus der poetischen Synthese.

Die Strophenparallelismen und Parallelkonstruktionen von Bildern sind insofern als Vorstufen der synthetisierenden Funktion des antithetischen Parallelismus zu verstehen, als sie in erster Linie der Sinnentschlüsselung bestimmter Begriffe oder Bilder dienen.

In Parallelkonstruktionen mit rein rhetorischer Funktion wird zwar die Tendenz zur poetischen Synthese nicht erkennbar, sie tragen aber insoweit dem poetologischen Grundsätzen Cvetaevas Rechnung, als sie auf formaler Ebene das Prinzip der Konsonanz (sozuučie) verfolgen.

Der von zuuk herzuleitende Begriff sozuučie, in

"Novogodnee" als Synonym für den Reim verwendet, erweist sich im Hinblick auf alle Formen des Parallelismus, insbesondere auf antithetische Parallelkonstruktionen, als Schlüsselbegriff und Grundprinzip der poetischen Praxis Cvetaevas:

Sozvučie als Kennzeichen einer absoluten Dichtung, die neben der Realität auch die Transzendenz einzubeziehen vermag, bedeutet nicht nur Konsonanz auf phonetischer Ebene, sondern ist auch als Verbindung zwischen zwei Seinsebenen, dem byt und dem bytie zu verstehen.

Wenn Cvetaeva das Prinzip des sozvué de durchbricht - in der späten Lyrik setzt sie in einigen Fällen das Enjambement ein, um kontinuierliche Aufeinanderfolgen von Parallelkonstruktionen zu unterbrechen -, so geschieht dies zur Hervorhebung oder Separierung einzelner inhaltlicher Elemente. Dies bedeutet Jedoch keinesfalls, daß Cvetaeva ihrem Grundsatz von der Einheit von Form und Inhalt untreu wird; auch die Durchbrechung des Konsonanz-Prinzips hat niemals nur rhetorische Funktion, sondern geschieht immer aus einer vom Inhalt geforderten Notwendigkeit.

# 2. Syntax: Ellipse und Anakoluth

Die Besonderheit und Unverwechselbarkeit der Syntax Cvetaevas beruht in erster Linie darauf, daß sie durch das Fehlen bestimmter Elemente gekennzeichnet ist: Kürzung oder Sprengung des Satzgefüges lassen Leerstellen entstehen, die Cvetaevas poetische Sprache als Sprache des "Gefühls" kennzeichnen. 60 Schon in der Rhetorik gelten Ellipse und Satzstörung als Mittel zur Emotionalisierung der Aussage 1; die Auslassung ganz bestimmter syntaktischer Elemente erhält in Cvetaevas poetischer Sprache inhaltliche Relevanz, weil sie sie ständig an die Grenze des sprachlich Erfaßbaren rückt.

Syntaktische Leerstellen in Cvetaevas Dichtung sind daher nicht als "Mangel"62 oder als zufällige Produkte verkürzter oder zersplitterter Sätze zu betrachten, sondern sie stellen vorsätzlich geschaffene Einheiten dar, die insofern von inhaltlicher Relevanz sind, als sie den verbal nicht zu bewältigenden Bestand an Bewußtseinsinhalten und damit auf syntaktischer Ebene den Bereich der Transzendenz repräsentieren. Die Sprache wird daher selbst zum Ort der poetischen Synthese von Realität und Transzendenz, indem sie durch den vorhandenen Bestand an Wortmaterial die reale und durch das Fehlen adäquater Ausdrücke die transzendente Komponente des "Seins" (bytie) darstellt.

Die möglichen Bedeutungsinhalte der Leerstellen bleiben daher nur erahnbar; auch hier ist, wie bei der Bestimmung von Bildinhalten 43, der Kontext ausschlaggebend für die

inhaltliche Qualität einer Leerstelle.

Zunächst aber ist nach den Mechanismen der Satzverkürzung und Satzstörung sowie nach der Gestalt der dadurch entstandenen syntaktischen Gefüge zu fragen.

Karlinsky sieht den Ursprung dieser zu Verkürzung und Zersplitterung neigenden Syntax in Cvetaevas starkem 1916 Band "Versty" beginnenden Interesse für Volksdichtung, die verkürzte russische syntaktische Konstruktionen in Verbindung mit rhythmischen Sonderformen (dol'nik und raešniko\*) verwendet. In der Volksdichtung entsteht dadurch eine stark emotionalisierende poetische Syntax65, die auf die Tradition der mündlichen Überlieferung zurückzuführen ist.

Diese These bestätigt sich unter anderem auch darin, daß in Cvetaevas Lyrik meist dann ein enger Zusammenhang zwischen volkstümlichem Metrum und verkürzter Syntax zu beobachten ist, wenn es sich um eine stark emotionalisierte poetische Rede handelt, um Werke mit konkretem biographischen Hintergrund.

Andererseits kann das Metrum auch die Vers- und Strophenstruktur so bestimmen, daß vollständige, zusammenhängende Satzgefüge durch Rhythmus und Enjambement scheinbar zersplittert werden.

Die Entwicklung zu einer von Verbarmut bzw. Verzicht auf Verben (bezilaiolnosi'\*\*) gekennzeichneten unvollständigen Syntax beginnt Jedoch nicht erst in "Versty", sondern zeichnet sich schon in den drei frühen Gedichtbänden ab. Grundsätzlich sind folgende Formen der Satzverkürzung zu

beobachten: elliptische Verkürzungen und verkürzte Parallelkonstruktionen in der Frühzeit bis 1916, Reduzierung des Gebrauchs von Verben bis zum völligen Verzicht auf Verbformen und Sprengung des Satzgefüges in der reifen Lyrik. (Besonders in ihren späten Werken fügt Cvetaeva Satzsplitter anakoluthisch zusammen.)

Bei jeder dieser Formen entstehen Leerstellen mit unterschiedlicher inhaltlicher Relevanz. Im folgenden sind die Mechanismen der Kürzung und Sprengung von Satzgefügen sowie Beschaffenheit und Bedeutung der daraus entstehenden Leerstellen zu untersuchen. In Vordergrund steht dabei die Frage nach der Funktion der Leerstellen im nach einer Hinblick auf Cvetaevas Forderung neuen synthetisierenden poetischen Sprache.

## a) Formen der Satzverkürzung in der frühen Lyrik

Bei Cvetaevas frühen Gedichten handelt es sich ausschließlich um eine Form von Stimmungslyrik, die "Poetisierung des Alltäglichen" zu charakterisieren ist die eine möglichst authentische und lebendige Wiedergabe von U m und Eindrücken anstrebt. diese meist Stimmungen verfremdet alltäglichen Begebenheiten poetisieren. zu sie einerseits durch märchenhafte mythifizierende | Darstellung ("Lesnoe carstvo", "Elfočka zale", "Dama v golubom"), bemüht sich aber andererseits in den zahlreichen umgangssprachlich geprägten Gedichten

eine höchstmögliche Authentizität, in den Natur- und Liebesgedichten um eine direkte, lebendige Wiedergabe von Stimmungen.

Wie sehr die Struktur dieser beiden Darstellungsformen von der Ellipse und anderen Formen der Satzverkürzung bestimmt ist, zeigen folgende Beispiele:

> "Otryvki kakich-to melodij I žepot skvoz' son: >Net, on moj!< - >Domoj! Asja, Musja, Volodja!< - Net, lučše v koster, čem domoj!"<sup>6</sup>

Diese Passage steht stellvertretend für eine Vielzahl vor Gedichten, die ebenfalls durch die Dialogform und Umgangssprache geprägt sind o. Die elliptischen Verkürzungen, die Cvetaeva in Gedichten solchen Typs verwendet, sind meist gebräuchliche umgangssprachliche Wendungen (z.B. domoj!), die semantische Qualität der enstehenden Leerstellen ist daher für das Verständnis irrelevant.

Ähnlich verhält es sich bei den monologischen Gedichten:

"Uspokoen'e...Zabyt' by...Usnut' by...
Sladost' opuščennych vek...
Sny otkryvajut grjaduščego sud'by,
Vjazut navek."

Die poetische Sprache erscheint insoweit als Ausdrucksmitt.

von Emotionen und Eindrücken, als sie diese direkt und of
in telegrammstilhafter Kürze benennt und aneinanderreiht.

Dabei können die Verben isoliert werden; Subjekt und Objekt
sowie das fehlende Moment der Zeit bilden dann d.s

Leerstelle. Fallen die Verben weg, so besteht die Leerstel

Fehlen von Handlung und Zeit: So beginnt sich bereits hier Cvetaevas Neigung zum Verzicht auf Verben abzuzeichnen. der vor allem die Loslösung der poetischen Sprache und damit der Dichtung in ihrer Gesamtheit von der Zeit zur Folge hat. Daß aber die Neigung zur Satzverkürzung gerade besonders stark ist, wo Cvetaeva eine Ereignisse und Gefühle aktualisierende Sprache anstrebt, ist ein wichtiger Hinweis auf die Funktion der verkürzten Syntax und die Aufgabe poetischen Sprache in der frühen Lyrik: Sie wird zur direkten Sprache der sinnlichen Wahrnehmung und des sprunghaft und assoziativ arbeitenden Bewußtseins. Dies kann als Beweis dafür gelten, daß auch die frühe Lyrik schon auf Orientierung am zuuk basiert, obwohl dieser Begriff erst sehr viel später poetologisch definiert wird.

Sprache behält zwar im wesentlichen Die poetische Funktion als Sprache des Gefühls, jedoch scheint in der Spätzeit ab 1922 zunehmend eine Wechselwirkung zwischen Sprache und Bewußtsein bzw. Gefühl (cuvstvo) zu entstehen. Dadurch erscheinen die Bewußtseinsinhalte und Gefühlsebenen wesentlich komplizierter als in der frühen Lyrik, in eine solche Wechselwirkung noch fehlt und die poetische Sprache einer eher eindimensionalen Aufzeichnung dient. Die poetische Umwandlung, von der bereits auf theoretischer Ebene die Rede war, findet in der aktualisierenden Sprache nur insoweit statt, als Cvetaeva poetische Mittel wie Strophik, Metrum, Reim und eine sehr schwach ausgeprägte Bildlichkeit verwendet. Deshalb ist die Satzverkürzung in der frühen Lyrik nicht im Zusammenhang mit einer poetischen Umwandlung zu verstehen, sondern als Mittel zu einer möglichst genauen und authentischen Aufzeichnung des zuuk. sind hier, so unbedeutend und konventionell die Poetik der frühen Gedichte im Vergleich zur reifen Lyrik erscheinen die Wurzeln der beiden wichtigsten mag. der Dichtung Cvetaevas suchen, Kennzeichen zu die im wesentlichen auf die Satzverkürzung und Satzstörung zurückzuführen sind: für die bereits erwähnte Loslösung von der Zeit und für die starke Emotionalisierung der Sprache. Diese beiden Kennzeichen lassen die poetische Sprache in der späten Lyrik, die wesentlich subtilere und vielschichtigere Strukturen aufweist, zu einer direkten Sprache der Gefühle werden.

## b) Verzicht auf Verben

und

Bei der Betrachtung einer an Verben so armen poetischen Sprache wie der Cvetaevas muß zunächst nach den Konsequenzen gefragt werden, die der Verzicht auf Verben nach sich zieht. Ingarden unterscheidet zwischen dem "normalen Ausdruck" und der Ausdrucksform des finiten Verbs. Ersterer bezeichnet alle, auch verbale Formen, die nicht die Komponenten "Person" und "Zeit" enthalten, und repräsentiert die Darstellung des "So-und-so-Seienden"; das finite Verb gibt das "reine Geschehen in der Zeit" wieder.72

Die Zeitlichkeit stellt Ingarden als die charakteristische

besondere Funktion der das finite Verb

bestimmenden

Komponente dar. 73 Fällt also beim Verzicht auf das finite Verb oder das Verb überhaupt die Zeitkomponente weg, so entsteht eine Darstellung des reinen, zeitlich unabhängigen "Seins" (bytie). Die durch das Fehlen dieser Zeitkomponente entstehende Leerstelle repräsentiert also den Bereich der Transzendenz. Für Cvetaeva, die das von Raum und Zeit bestimmte Dasein als Beengung empfindet und der diese beiden Faktoren nur durch die Dichtung überwindbar erscheinen, wird daher eine verbarme oder sogar verblose Sprache zur idealen Ausdrucksform.

Eine weitere Folge des Verzichts auf Verben, die wiederum dem Fehlen der Geschehenskomponente verbunden ist, mit die Reduzierung des Realitätsbezugs. Durch das Nichtvorhandensein der Komponenten Zeit, Geschehen Handlung 74 in der Darstellung ist diese nicht mehr ohne in eine bestimmte Realität einzuordnen. Die weiteres poetische Sprache gewinnt dadurch an Selbständigkeit und nähert sich dem von Cvetaeva angestrebten Ideal eigenständigen poetischen Realität: Sie bleibt zwar den vorhandenen Bestand an Wörtern mit der sichtbaren Realität verbunden. gerät aber durch das Fehlen Zeitkomponente und Realitätsbezug, das helßt durch Leerstelle in eine Beziehung zu einer unsichtbaren Wirklichkeit. Auf diese Weise stellt die poetische Sprache die Realität losgelöst von Zeit und Geschehen, also scheinbar deformiert, in ihrer Essenz dar.

In diesem Sinne ist auch Cvetaevas Außerung über die

Wahrheit der Dichtung und die Lüge des Berichts in einem Brief an Rilke zu verstehen:

"Wenn ich einem Freunde die Arme um den Hals lege, ist's natürlich, wenn ich's erzähle, ist's unnatürlich (für mich selbst!). Und wenn ich's bedichte, ist's doch natürlich. Also die Tat und das Gedicht geben mir Recht: Das Zwischen beschuldigt mich. Das Zwischen ist Lüge, nicht ich. Wenn ich die Wahrheit (Arme um den Hals) berichte, ist's Lüge. Wenn ich's verschweige, ist's Wahrheit."75

In ihrer praktischen Realisierung weist die verbarme poetische Sprache eine außerordentliche formale Vielfalt auf, die von der Ellipse bzw. Aposiopese über den völligen Verzicht auf Verben bis hin zu Satzzersplitterung und anakoluthischen Konstruktionen reicht. Inhaltlich und formal hat das Fehlen der Handlungskomponente unterschiedliche und zum Teil widersprüchliche Funktionen.

In dem Gedicht "I tuči ovodov..." aus dem Zyklus "Stichi k Bloku" verzichtet Cvetaeva erstmals ganz auf ein finites Verb. Formal knüpft sie scheinbar an die Stimmungs- und Naturlyrik ihrer frühen Gedichtbände an. Der letzte Vers des Gedichts beweist jedoch, daß sowohl der Verzicht auf Verben als auch die schwach angedeutete Parallelität der einzelnen Verse eine ganz bestimmte inhaltliche Funktion haben:

"I tuči ovodov vokrug ravnodušnych kljač, I vetrom vzdutyj kalužskij rodnoj kumać, I posvist perepelov, i bol'šoe nebo, I volny kolokolov nad volnami chleba, I tolk o nemce - dokolo ne nadoest! - I želtyj-želtyj za sineju roščej krest, I sladkij žar, i takoe na vsem sijan'e, I imja tvoe, zvučaščee slovno: Angel."

Die Parallelität von "imja tvoe" zu Naturerscheinungen und sinnlichen Wahrnehmungen ("tući ovodov", posvist perepelov", "volny kolokolov", "sladkij žar") spiegelt ebenso das Symbol des Engels Cvetaevas Verhältnis zu Blok wieder. inhaltliche Funktion des Verzichts auf finite Verben Die wird in der Parallelität von angel am Ende des Gedichts und der jeweils am Ende jeder Zeile durch das Fehlen eines finiten Verbs entstehenden Leerstelle deutlich. - Eine Ausnahme bildet der letzte Vers. denn er nimmt das Verb (zvučat') vorweg, läßt also am Versende keine Leerstelle entstehen, obwohl das Verb nicht in einer finiten Form, sondern als Partizip auftritt und der Satz dadurch unvollkommen erscheint. - Das Engel-Symbol ist durch Sonderstellung im Gedicht sowohl formal als auch inhaltlich die Auflösung der syntaktischen Leerstellen, denn es repräsentiert die Summe ihrer möglichen Bedeutungsinhalte: erscheint hier als eine Blok abstrakt wahrgenommene alle Erfahrungen Naturerscheinung. in sich und der Wahrnehmungen des naturhaften Daseins konzentrieren. In Zusammenhang spielt daher die durch das Fehlen finiter Verben bedingte Zeitlosigkeit eine tragende die Tendenz denn sie unterstreicht Cvetaevas zur Entindividualisierung und Mythifizierung Bloks zu gottgleichen Verkörperung der Dichtung.

Während es sich in "Stichi k Bloku" ebenso wie auch In anderen bis 1922 entstandenen Gedichten um echte elliptische Verkürzungen handelt, bei denen sich das fehlende Verb im allgemeinen sinngemäß ergänzen läßt, geht die Tendenz in der

Mitte der zwanziger Jahre zunehmend in die Richtung der Aposiopese, was in Verbindung mit der Verdichtung der bildlichen Darstellung zu einer Komplizierung der semantischen Verhältnisse führt:

> "[...] Tak, vopreki polotniščam Prostranstv, trekljatym prostynjam

Razluk, s minutnym balovnem Kradjas' nočnymi tajnami, Tebja pod vsemi ržavymi Fonarnymi kronštejnami -

Kraem plašča... Za stojkami - Kraem stekla... [...]"77

Dieser metaphorischen Verkettungen von geprägten syntaktische Konstruktion aus dem 1923 entstandenen Gedicht "Brozu - ne dom že plotničat'..." fehlt ein Prädikat, dessen Bedeutungsinhalt sich nicht vollständig aus dem Kontext ermitteln läßt. Verantwortlich dafür ist in erster Linie die bildhafte Sprache. Zugleich bewirkt die syntaktische Konstruktion, die durch die Verkettung verschiedener Bilder so vielschichtigen Kontext schafft 78. daß zwei Aspekte eines möglichen Bedeutungsinhalts der Leerstelle zu erschließen sind: Aus biographischen Angaben -Gedicht handelt von Cvetaevas Beziehung zu Konstantin Rodzievič und ist im Zusammenhang mit "Poėma gory" und "Poėma konca" zu lesen - ist zu entnehmen, daß das lyrische Ich - Cvetaeva selbst - die (fiktive) Handlung ausführt. Aus der Analyse der antithetischen Beziehungen zwischen den Metaphern ergibt sich einzelnen eine antithetische Beziehung der Leerstelle zu dem Verb kradjas'.

Aussagen über die semantische Qualität der durch Fehlen des finiten Verbs entstandenen Leerstelle. - weder über Zeit oder Art des Geschehens noch darüber, an welcher Stelle des Satzgefüges sie zu lokalisieren ist, (ob am Ende von Vers 8 oder in Vers 9 nach "kraem plasca") -, sind nicht möglich. Sicher dennoch. daß das fehlende Verb eine ist Schlüsselfunkiton für den Satz und letzlich für das Gedicht hätte, da es als Prädikat einerseits in direkter Beziehung zum angeredeten Du (lebja) stünde, andererseits Angabe über die Handlung des lyrischen Ich beinhalten Der Satz läßt also aufgrund seiner formalen und würde. Konstruktion eine Aussage über die semantischen Beziehung zwischen dem lyrischen Ich und dem Du erwarten, die jedoch ausbleibt. Damit wird diese Beziehung in einen der Sprache unzugänglichen transzendenten Bereich verlegt.

Durch die metaphorische Verdichtung wird der mögliche Bedeutungsinhalt der entstandenen Leerstelle so groß, daß eine Eingrenzung mit werkimmanenten Mitteln nicht mehr möglich ist.

Es geht hier jedoch weniger um Rückschlüsse auf die mögliche semantische Qualität des fehlenden Verbs als darum, daß über ein Geschehen, das heißt eine Handlung in der Zeit, nichts ausgesagt ist: Cvetaeva verzichtet also auf einen Bezug zur sichtbaren empirischen Realität, was auch die Vielfalt und Vielschichtigkeit der Bilder in dieser Gedichtpassage dokumentiert. Das Fehlen einer eindeutigen Aussage über die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Du entspricht daher

insofern der Vieldeutigkeit der Bilder, als es das sprachlich nicht Erfaßbare dieser Beziehung und der überhaupt wiedergibt. - Dahingehend ist auch die Xußerung sie Verben als eine zu verstehen. in der "furchtbare Grobheit" bezeichneteo: Handlung und Geschehen sind in einen weiteren Wahrnehmungs- und Gefühlszusammenhang zu stellen und nicht mit einem einzigen Verb wiederzugeben. Dichterische Darstellung muß sich im Gegenteil auf Bewußtseinskontext konzentrieren, als dessen Ausdruck Handlung und Geschehen zu verstehen sind. Geschehen, Handlung und Zeitlichkeit würden die Allgemeingültigkeit der Darstellung, die das innere Wesen ihres Gegenstands sichtbar machen soll, zerstören: Die Gedichtpassage ist also Vielschichtigkeit synthetisierende Darstellung der und Widersprüchlichkeit der Liebe, genauer der Gegensätzlichkeit von realer und idealer Liebe zu interpretieren. Dies auch die Analyse der Metaphorik des Gedichtsei. Das einzige, allerdings nicht finite Verb findet sich bezeichnenderweise einbezogen in eine die reale, vergängliche Liebe beschreibende metaphorische Wendung: "s minutnym balovnem / Kradjas' nočnymi tajnami". Die Verbform kradjas' also auch unter diesem Aspekt den Gegenpol zu der auf tebja zu beziehenden Leerstelle.

Daß die Schaffung einer zeitlosen, überindividuellen poetischen Realität die wichtigste Funktion der verbarmen und verblosen Sprache ist, beweist nicht nur diese Gedichtpassage, dies zeigt sich auch in zahlreichen anderen Gedichten aus den zwanziger Jahren. Das ebenfalls 1923

entstandene Gedicht "Evridika - Orfeju" 2 ist von auffallender Verbarmut gekennzeichnet, obwohl es sich dabei um einen auf eine konkrete Situation zubeziehenden, an Orpheus gerichteten Monolog Eurydikes handelt. Der in der Mythologie überlieferte Sachverhalt wird jedoch umgekehrt: Eurydike bittet Orpheus, sie nicht aus der Unterwelt auf die Erde zurückzuholen 5. Für Eurydike wird die Unterwelt zur Realität, die Wirklichkeit des irdischen Lebens zur Scheinwelt:

"[...] Ibo v prizračnom dome Sem – prizrak ły, sušćij, a jav' – Ja, mertvaja... [...]"

Die Umwandlung der beiden Welten scheint sich in der Zeitlosigkeit und Allgemeingültigkeit der Sprache wiederzuspiegeln:

"Dlja tech, otrećivšich poslednie zvenja Zemnogo...[...] [...]

Upločeno že - vsemi rozami krovi Za ėtot prostornyj pokroj Bessmert'ja..."

In "Nočnye mesta", einem Liebesgedicht aus dem Umkreis des "Pražskij rycar'", dient der Verzicht auf Verben (bezglagolnost') einerseits der Entindividualisierung und Abstrahierung eines persönlichen Erlebnisses, andererseits aber, und dies scheint ersterem zu widersprechen, der Aktualisierung und Emotionalisierung der Sprache. Eine solche stark emotional geprägte Aufzeichnung des

Bewußtseinsstrom, die Karlinsky als die eigentliche Funktion der bezglagolnost' und der Satzstörung ansieht 4, liegt dann vor, wenn Cvetaeva auf Bilder zugunsten anderer Stilmittel verzichtet:

"Temnejšee iz nocnych Mest: most. - Ustami v usta!"

"Ljubov': znob do kosti! Ljubov': znoj do bela!"65

Durch den Verzicht auf Verben werden die ohnehin schon kurzen Sätze noch stärker komprimiert. Das hat Auswirkungen sowohl auf den Rhythmus als auch auf die lautliche Qualität der einzelnen Verse; Phonetische Parallelismen und andere lautliche Beziehungen treten besonders hervor, Leerstellen und deren semantische Qualität werden irrelevant für die Aussage des Gedichts. Für die Emotionalisierung der Sprache sind hier in erster Linie die formalen Auswirkungen des Verzichts auf Verben verantwortlich. Karlinsky weist darauf hin, daß unter solchen Bedingungen auch Anakoluthen entstehen können, und nennt dazu einige Beispiele aus späteren Gedichten.

Schließlich ist noch eine späte Form des Verzichts auf Verben zu erwähnen, wie sie in zwei der letzten Gedichte Cvetaevas aus den Jahren 1940 und 1941 zu finden ist. Die Synthese von Realität und Transzendenz wird hier besonders deutlich:

"Pora snimat' jantar', Pora menjat' slovar', Pora gasit' fonar' Naddver'nyj..."<sup>67</sup> Cvetaeva verzichtet auf finite Verben, führt aber pora als unbestimmte in die Zukunft weisende Zeitkomponente eine Damit ist signalisiert, daß ein Zeitabschnitt, die ein. irdische Existenz, gekennzeichnet durch eine bestimmte Sprache ("menjat' slovar'") und häusliche Geborgenheit\*. abgeschlossen ist und ein neuer beginnt. Eine Aussage über Zeitabschnitt fehlt jedoch. den beginnenden pora repräsentiert ebenso wie die drei metaphorischen Infinitive den Obergang zu einer bevorstehenden Veränderung. entsteht hier eine Leerstelle, die allerdings innerhalb des Satzgefüges nicht lokalisierbar ist: Sie repräsentiert den transzendenten Bereich, an dessen Grenze pora letztlich das ganze Gedicht als Metapher für den Übergang vom sprachlich Erfaßbaren zum Schweigen steht. \*\* in bezug auf ihre inhaltliche Funktion drei verbarmer bzw. verbloser Sprache zu unterscheiden sind -Verzicht auf Verben zugunsten einer emotionalen, stark von Rhythmus und lautlichen Mitteln geprägten Sprache, Entindividualisierung und Reduzierung des Realitätsbezugs und Annäherung an das Unsagbare - verfolgt Cvetaeva doch letztlich nur das eine Ziel, vermittels einer verbarmen Sprache eine autonome poetische Wirklichkeit zu die unabhängig von Zeit und eigener Individualität existieren kann. Auch die stark emotionalisierte Sprache der Frühzeit und einiger späterer Werke, deren Wirkung und Aussage in erster Linie auf rhythmischen und strophischen Mitteln zu beruhen scheint, verfolgt dieses Ziel. Meist ist in solchen Fällen die semantische Qualität der durch das Fehlen von Verben entstehenden Leerstellen nicht inhaltlich relevant, d.h. die unmittelbaren Folgen sind vor allem in der formalen Gestaltung eines Gedichts erkennbar. Es handelt sich dabei jedoch um eine emotionalisierte oder aktualisierte Wiedergabe von Bewußtseinsinhalten, die schon als Synthese von wahrgenommener Realität und Idealvorstellung zu verstehen ist.

auf Verben bedeutet daher für Cvetaeva die Verzicht Schaffung einer entzeitlichten und entidividualisierten poetischen Realität, die frei ist von Geschehensabläufen und in der die Grenze zum Unerfahrbaren (und deshalb Unsagbaren) immer in Form der Leerstelle sichtbar bleibt. Der Bedeutungsinhalt des fehlenden Verbs geht dabei nicht verloren, sondern ist im dargestellten Bewußtseinskontext der Handlung zu suchen. Finite Verben lehnt Cvetaeva für die poetische Darstellung deshalb ab, weil sie eine Handlung Geschehen eindeutig festlegen und ihrer inneren Vielschichtigkeit entheben. In diesem Sinne ist die zitierte Xußerung über Wahrheit einleitend und Lüge der Darstellung bzw. der mündlichen Erzählung zu interpretieren.

## c) Sprengung von Satzgefügen

Die Sprengung von Satzgefügen in der Lyrik Cvetaevas ist zwar als Steigerung und Verschärfung des Verzichts auf Verben zu verstehen, die beiden Phänomene stehen jedoch in keiner chronologischen Abfolge, sondern überschneiden sich. Wie der völlige Verzicht auf Verben tritt auch die Satzsprengung erstmals in "Versty" auf ("Ruki, dany mne..." Die Sprache der drei frühen Gedichtbände tendiert, wie bereits erläutert, zum Verzicht auf Verben sowie zur Satzstörung.

Die Sprengung von Sätzen ist aber auf formaler Ebene deshalb als eine Steigerung des Verzichts auf Verben zu betrachten, weil Cvetaeva in den meisten Fällen Sätze auf ein oder Wörter reduziert, so daß die entstehenden höchstens zwei Leerstellen bei der Aneinanderreihung mehrerer Satzsplitter von anderer semantischer Qualität sind als bei dem Fehlen eines Verbs. Unübersehbar sind dabei auch die für den Rhythmus und den Gesamtcharakter Gedichts, das erheblich an Emotionalität gewinnt, besonders dann, wenn auch die Strophik formale Besonderheiten -Parallelismus oder Enjambement - aufweist.

Das Fehlen eines finiten Verbs und damit der Geschehens- und Handlungskomponente fällt in solchen Fällen deshalb weniger ins Gewicht, weil durch die oft extreme Kürze der Satzsplitter auch andere Realitätsbezüge verlorengehen: Sichtbare und unsichtbare Realität werden nur noch stichwortartig und assoziativ wiedergegeben, die Summe der fehlenden Bezüge bildet dabei den Bedeutungsinhalt der entstandenen Leerstellen.

Eine wichtige Rolle spielt für Cvetaeva die Zeichensetzung.

Insbesondere Gedankenstrich, Doppelpunkt und Ausrufezeichen dienen ihr zur Verbindung oder Trennung einzelner

Satzfragmente und übernehmen hier die Funktion syntaktischer Elemente . Ol'ga Revzina untersuchte in zwei Aufsätzen detailliert Rolle und Funktion der Zeichensetzung Cvetaevas 1 und kam zu dem Ergebnis, daß sie nicht nur syntaktische Funktion hat, sondern auch ausschlaggebend ist für die semantische Qualität der Satzteile oder -fragmente, die sie verbindet 92: Ein Satzzeichen. insbesondere Gedankenstrich und Doppelpunkt, kann sogar eine semantische Leerstelle ausfüllen, indem es die Interpretation über die inhaltliche Verbindung zweier Fragmente möglich macht 3. Ebenso können mit Hilfe von Satzzeichen syntaktische Elemente im Rahmen der Satzsprengung miteinander vertauscht werden. ? \* Durch diese Mechanismen wird die klassische Satzstruktur deformiert 55, so daß die Sprache ihren reinen Mitteilungscharakter verliert und zu einer vielschichtigeren Darstellungsform wird, die durch die Wechselbeziehung von verbalem Ausdruck und syntaktischer bzw. semantischer Leerstelle die Synthese der beiden antithetisch zueinander stehenden Wirklichkeiten schafft, die Cvetaeva anstrebt. Obwohl die Satzstörung als ein elementarer Bestandteil der poetischen Sprache Cvetaevas zu werten ist, lassen sich drei Grundformen dichterischen Ausdrucks erkennen, in denen die Zersplitterung von Sätzen gehäuft auftritt. Dazu gehört der innere Monolog, der bereits in der frühen Lyrik in Form des Stimmungsgedichts auftritt und bis in die Spätzeit hinein zu finden ist, außerdem die stark emotionalisierte, meist an einen konkreten Adressaten gerichtete Rede und schließlich

Gedichte mit experimentellem Charakter, in denen aus ein oder zwei Wörtern bestehende Sätze durch Parallelismus miteinander verbunden sind.

Typisch für den zuletzt genannten Gedichttypus sind Gedichte wie "Ploti - plot'" aus dem Band "Versty II" oder "Vozvraśćenie voždja" aus dem Jahr 1921\*7:

In beiden Gedichten werden Satzfragmente ("Ploti - plot', duchu - duch") oder Minimalsätze ("Kon' - chrom, / Meč ržav") durch Parallelkonstruktion miteinander verbunden. Der Gedankenstrich kann dabei sowohl als Ersatz für die Kopula dienen ("Plasc - star"), aber auch als syntaktisches Verbindungsglied ("Ploti - chleb"), als Markierung einer rhythmischen Zäsur ("Vsem semi - nebesami") oder als Verbindungsglied zweier antithetisch zueinander stehender Begriffe ("Vrag. - Drug. / Tern. - Lavr.") fungieren. Cvetaeva wahlt hier einen poetischen "Telegrammstil"98. um mit einem Minimum an Wörtern ein Maximum an Aussage zu Die dabei entstehenden Leerstellen haben hier erreichen. allerdings noch nicht die semantische Funktion vieler späterer Gedichte, in denen Sätze aus ein oder zwei Wörtern in kompliziert strukturierten Kontexten auftreten. Gedichte dieser Art sind daher eher als Experimente einer maximalen Reduzierung des Vokabulars zu werten.

Im ersten Teilgedicht des ebenfalls 1921 entstandenen Zyklus "Razluka" \*\* arbeitet Cvetaeva zwar zum Teil mit ähnlichen Mitteln, erzielt dabei jedoch eine wesentlich größere Bedeutungsvielfalt, weil sie die semantische Relevanz der Leerstellen miteinbezieht. Das Gedicht enthält nur drei

echte Satzfragmente - Vers9/10: "Basennyj boj. / -Brosennyj boj." und Vers 21: "- Brosennyj moj." -, jedes Satzgefüge wird aber durch Parallelismus, Enjambement oder Zeichensetzung fragmentiert:

Gde
Krepost' moja,

Krotost' moja,

Doblest' moja,

Svjatost' moja.

[...]

Gde na zemle
Moj

Dom,

Moj - son,

Moj - smech,

Moj svet,

Uzkich podošv - sled."

"Gde na zemle

Cvetaeva setzt nicht nur syntaktische, sondern auch verstechnische Mittel ein, um auf die Präsenz des sprachlich nicht Erfaßbaren, "Unsagbaren" hinzuweisen: Die erste Leerstelle entsteht bereits in der ersten Strophe, in der sich die Sätze und damit auch die Verse zunehmend verkürzen bis sie schließlich auf "Gde - " reduziert werden. Der Gedankenstrich übernimmt hier eine Doppelfunktion: Auf die erste Strophe bezogen repräsentiert er das "Wo" und das "Was", zugleich aber ersetzt er die Kopula und leitet zur zweiten Strophe über, die die Frage nach dem "Was" bildhaft beantwortet:

"Krepost' moja, Krotost' moja, Doblest' moja, Svjatost' moja." Durch ihre strophische Eigenständigkeit und völlige syntaktische Parallelität, die die fortlaufende Satzstruktur unterbricht, muten diese vier Bilder eher wie Anreden oder Ausrufe an, was Cvetaeva jedoch nicht durch Zeichensetzung deutlich macht.

In Strophe 3 wird die Frage "Gde na zemle -" wiederholt, das "Was" ist nun aber ganz anders gestaltet ("Moj / Dom. / Moj son, / Moj - smech, / Moj - svet, / Uzkich podošv sled.") Auch hier markieren Gedankenstriche, daß das Gedicht Bedeutungsinhalten zuläßt als verbal darstellbar mehr Offen bleibt am Schluß des Gedichts nicht nur die ist. thematisierte Frage nach dem "Wo", sondern auch die "Was". Aus biographischen Angaben läßt nach den sich entnehmen, daß Thema und Anlaß des Gedichts die unschwer Trennung von Sergej Efron ist. Daß hier unabsehbare anderes gemeint ist, deuten ebenso Ort Gestalt der Leerstellen an wie die Metaphorisierung des Gesuchten in Strophe 2. Von besonderer Bedeutung sind aber die drei parallel konstruierten und phonetisch fast gleichlautenden Satzfragmente "basennyj boj", "brošennyj boj" und "brošennyj moj", da die jeweiligen Bedeutungen und Bezüge durch die Satzstörung unklar bleiben: "boj" kann "Glockenschlag" und "Kampf" bedeuten, "brošennyj" auf "boj" und auf das gesuchte "Was" bezogen werden. Zwiespältig bleibt deshalb auch - und darin ist letztlich die Aussage des Gedichts zu suchen - die Stellung des lyrischen Ich: Ist es dem leitmotivisch auftretenden Glockenschlag des Kremls, der für das heimatlich Vertraute und die seelische

Zugehörigkeit zu Rußland steht, zuzuordnen (Reim boj/moj) oder dem "Verlorenen" ("Brošennyj moj") ?

Die Analyse dieses stark emotional geprägten, an Éfron gerichteten Klagegedichts zeigt exemplarisch, welche Ausdrucksmöglichkeiten die Verwendung von Satzfragmenten in Verbindung mit anderen stilistischen und formalen Mitteln Cvetaeva bietet und welche Vielschichtigkeit der Aussage sie ermöglicht.

In sehr vielen, auch in späten Gedichten verfährt Cvetaeva ähnlich. Zu nennen sind in diesem Zusammenhang das sechste Teilgedicht des Zyklus "Sugroby" ("Masljanica široka!") 100, das sich formaler Ausdrucksmittel der Volksdichtunmg bedient und dessen Emotionalität auf der Aufeinanderfolge von Vokativen beruht. Das gleiche gilt für "Sad" 101 aus dem Jahr 1934, wo sich starkes Enjambement und Parallelismus mit Satz- und sogar Wortsprengung 102 verbinden.

Die Bedeutung umgangssprachlicher Elemente bei der Emotionalisierung der poetischen Aussage dokumentieren das fast ausschließlich aus Satzfragmenten bestehende Gedicht "Tiše, chvala...<sup>103</sup>, sowie Passagen aus "Poėma konca", in denen stark umgangssprachlich gefärbte Dialogfragmente mit inneren Monologen abwechseln. Trotz der dialogischen Einwürfe sind diese Passagen und letztlich das ganze Poem als Aufzeichnung von Bewußtseinsinhalten zu verstehen, die mit dem Erlebnis der Trennung direkt oder assoziativ in Verbindung stehende Dialogfragmente, Gedankensplitter und Bilder miteinander vereinen.

Eine reine Aufzeichnung von Gedanken und Assoziationen ist das 1924 entstandene Gedicht "Jatagan? Ogon'?"104: Es stellt den Versuch dar, das Wesen der Liebe zu definieren, ausschließlich setzt fast aus selbständigen Metaphern 108 zusammen. Jede von ihnen repräsentiert einen bestimmten Aspekt der Liebe, deren Bezug jedoch nur aus dem Zusammenspiel der einzelnen Bilder zu ermitteln ist. Hierbei handelt es sich ebenfalls um eine Form des inneren Monologs, der die Suche nach einer angemessenen Metapher für die Liebe nachvollzieht und schließlich in seiner Gestaltung eine Gesamtdarstellung der Liebe in allen ihren Erscheinungsformen darstellt. Die durch die extreme syntaktische Reduzierung entstehende Leerstelle daher in dem fehlenden Bezug der Metaphern, das heißt fehlenden Realitätsbezug, der realen Entsprechung der bildlichen Darstellung und schließlich in der Unsagbarkeit des Wesens der Liebe.

Reine Aufzeichnungen des Bewußtseinsstroms sind die Poeme "S morja" und "Popytka komnaty", die wesentlich von Satzverkürzungen und oft auf starkem Enjambement beruhender Zersplitterung von Sätzen bestimmt sind.

Besonders das an Rilke und Pasternak gerichtete Poem komnaty" "Popytka trägt deutliche Züge einer surrealistischen Traumaufzeichnung, deren Ziel es ist, poetischer Ebene die herkömmlichen Vorstellungen von Zeit, Gravitation und Raum durch die Darstellungen eines einer geheimnisvollen magischen vierten mit Wand zu überwinden 106. Der fehlende Realitätsbezug ist hier nicht nur eine Folge der Satzfragmentierung, sondern wird sogar thematisiert.

Anlaß zu dem Poem war das Scheitern einer geplanten und Rilke<sup>107</sup>; in Begegnung mit Pasternak ihrem konstruiert Cvetaeva ein allen Gesetzen von Raum Schwerkraft widersprechendes Traum-Zimmer ("Ne štukatur, ne krovel'ščik- / Son."), in dem eine solche Begegnung auf anderer Ebene stattfinden kann. Das Fehlen einer vierten das Erscheinen des Wand. das Erwarteten ermöglichen soll - "Tri steny, potolok i pol. / Vse, kak budto? Teper' - javljajsja!" - kennzeichnet auf inhaltlicher Ebene die Grenze zum Unsagbaren und zur transzendenten dichterischen Vollkommenheit, die Rilke bereits zu Lebzeiten für Cvetaeva verkörpert 108. Im formalen Bereich markieren die syntaktischen Leerstellen, die in der Aufzeichnung des zum Teil assoziativen Bewußtseinsablaufs bei der poetischen "Erforschung des Zimmers" entstehen, diese Grenze:

> "Dlja nevidannoj toj steny Znaju imja: stena spiny

Za rojalem. Ešče - stolom Pis'mennym, a ešče - priborom Britvennym (u steny - priem -Ėtoj - delat'sja koridorom

V zerkale. Perenes - vzgljanul.

Pustoty perenosnyj stul).

Stul dlja vsech, komu ne vojti Dver'ju, - čutok porog k podošvam!

Ta stena, iz kotoroj ty

Vyros - potoropilas' s prošlym -

Meždu nami ešče abzac Celyj. Vyrasteš' kak Danzas - Szadi.

Ibo Danzasom - 1a,

Zvanym, izbrannym, s časom, s vesom,
(Znaju imja: stena chrebta!)

Vchodit v komnatu - ne Dantesom.
[...]

Charakteristisch sind nicht nur Satzfragmentierung und anakoluthische Satzanschlüsse, sondern auch die Assoziationsmechanismen, die bildhafte und direkte Darstellung relativieren - die Metapher "pustoty perenosnyj stul" wird im folgenden Vers realisiert: "stul dija vsech, vojti" - und die historische Anspielung auf Puškins Duell, die den Bewußtseinsstrom in andere Bahnen lenken. Unterbrechungen dieser Einschübe durch die anaphorische Anknüpfung an ein anderes Satzfragment - "Znaju imja: stena chrebta!" - führen wieder zum Thema der Raumerforschung zurück. Auf diese Weise ergibt sich ein zusätzliches Potential an Leerstellen, die deutlich machen, daß zwischen den einzelnen sprachlichen und gedanklichen Fragmenten eine Bereich des Unsagbaren zuzuordnende Beziehung besteht. dem "pustota" selbst, das einige Male Das Wort in dem Poem auftritt, bringt Cvetaeva bezeichnenderweise mit dem Jenseits in Verbindung:

"Vyše!...

Vsem nam na >tem svetu< S pustotoju sraščat' pjatu Tjagotennuju."110

Im weiteren Verlauf des Poems werden die Korridore des Hauses, das ebenfalls erst durch den Traum ensteht und in dem sich das irreale Zimmer befindet, zuerst mit den Blutadern des Körpers und schließlich mit Eisenbahnlinien assoziiert:

"[...] Koridor sej sozdan Mnoj ( ne poět - sprosta!) Čtoby dat' vremja mozgu Raspredelit' mesta,

Ibo svidan'e - mestnost', Rospis' - pouščet - čertež -Slov, ne vsegda umestnych Žestov, pogrešnych sploš'."111

Auch diese Korridore sind Bilder für die Verbindungen, die Cvetaeva auf verschiedenen Ebenen anstrebt: durch die reale Begegnung, durch den Traum und auf geistig-poetischer Ebene Rilke als der Verkörperung des Absolutum Dichtung anstrebt. In dem Moment jedoch, da ein Lichtschimmer als eine erste Vorahnung des Absoluten erkennbar wird, endet der Traum und der auf irrealer Ebene konstruierte Raum stürzt in sich zusammen. Am Ende des Poems nimmt Cvetaeva noch einmal "pustota" Bezug: "Ves' poèt na odnom tire auf 11 Deržitsja...". Die Leere und Weite des geträumten Raums, der Möglichkeit einer Begegnung mit dem Absolutum der Dichtung bietet, ist hier auf den die sprachlichen Leerstellen markierenden Gedankenstrich reduziert. Die Schaffung eines rein geistig-poetischen Raums, der Treffen mit Rilke auf dieser Ebene realisierbar macht, scheint aufgrund dieser Unvollkommenheit nicht möglich. inhaltlicher Ebene entspricht der syntaktischen Leerstelle die fehlende Wand:

"Ottogo l', čto ne stalo sten Potolok dostoverno kren

Dal. Lis' zvatel'nyj cvel padeź V rtach. [...]"112

Poem thematisiert also die Unzulänglichkeit der Das Sprache, die auf formale und inhaltliche poetischen Auslassungen angewiesen ist, um auf die Präsenz Unsagbaren, des Absolutums Dichtung hinzudeuten. Das Fehlen der vierten Wand des Raums und die sprunghaft-assoziative Suche nach ihr repräsentieren diese Unzulänglichkeit der poetischen Sprache und das Streben nach einer absoluten Dichtung, die einen eigenen abgeschlossenen Bereich bildet. "Popytka komnaty" klassifiziert die Leerstelle nur als poetisches Hilfsmittel, das die Existenz einer absoluten Instanz, des Unsagbaren, anzudeuten, aber nicht auszudrücken vermag. Was in anderen, späteren Werken als ein poetisches Ausdrucksmittel von besonderem Rang zu werten ist, weil es neben der Bildlichkeit für die Vielschichtigkeit einer ist. Darstellung verantwortlich wird hier zur Unzulänglichkeit und zur behelfsmäßigen Übergangslösung bei der Suche nach einer der absoluten Instanz angemessenen Sprache und Dichtung: Sie ist im Bild des imaginären, durch Traum konstruierten Zimmers<sup>113</sup> verkörpert. bildhafte Repräsentation zeigt besonders deutlich, daß die beiden Hauptfunktionen von Ellipse und Satzstörung auf die Schaffung eines selbständigen poetischen Bereichs, das heißt Synthese von Realität und Transzendenz abzielen. Die einer transzendente Seite des bytie, das dichterische Absolutum,

erscheint leitmotivisch in verschiedenen bildlichen Darstellungen das ganze dichterische Werk Cvetaevas hindurch: als der See in der lyrischen Satire "Krysolov"114, als das Jenseits Rilkes in "Novogodnee", als "siebte Luft" in "Poèma vozducha". Das Poem "Popytka komnaty" nimmt jedoch eine Sonderstellung ein, denn es stellt nicht das Absolutum, angestrebte Ziel in seiner Vollkommenheit dar. sondern das Unzulänglichkleit der poetischen Sprache und die der Diese Unvollkommenheit der Sprache rührt Dichtung. eigenen zwar eine Synthese von Realität daher. daß sie Transzendenz zu schaffen vermag, daß aber der transzendente Bereich mangels verbaler Ausdruckmöglichkeiten durch Nicht-Vorhandensein von Sprache repräsentiert bleibt. Satzstörung und die dabei enstehenden Leerstellen erscheinen hier nicht mehr als formales Problem, sondern als Repräsentation der grundlegenden Problematik der Kürzung und Zersplitterung von Satzgefügen stehen, da sie Leerstellen von inhaltlicher Relevanz schaffen, im Dienste einer poetischen Sprache, die eine Eigenständigkeit der Dichtung und deren Loslösung von der Realität anstrebt. Der Bezug zur sichtbaren Realität geht dabei jedoch niemals ganz verloren 115. Cvetaeva reduziert Realitätsbezug in erster Linie im Hinblick auf die Komponenten Zeit und Raum. Durch das Zusammenwirken beiden der verschiedenen formalen Mittel entsteht eine poetische die Wirklichkeitsbezug mit der Andeutung des "Unsagbaren", sichtbare mit unsichtbarer Wirklichkeit. Realität und Transzendenz also, verbindet. Ellipse und Satzstörung leisten einen wesentlichen Beitrag zu dieser synthetisierenden Sprache.

## 3. Stilistik: Metapher und Vergleich

Ausgehend von Goethes Satz "Alles Vergängliche ist nur ein Gleichnis" beschreibt Cvetaeva den dichterischen Prozeß als eine Obersetzung des "Sichtbaren" in das "Unsichtbare":

> "Porabotit' vidimoe dlja služenija nezrimomu - vot žizn' poėta. [...]. I kakoe naprjaženie vnesnego nuzno, ćtoby nezrimoe perevesti (Ves' tvorčeskij process!) Kak ėto vidimoe dolżno znat'! Eśce prośce: poet est' tot, kto dolžen znat' vse do točnosti."116

Dies kann, obwohl eine theoretische Außerung über die Bildlichkeit in Cvetaevas Schriften fehlt. auch als Reflexion über Rolle und Funktion des Bildes verstanden Cvetaeva scheint sich hier noch symbolistischen Poetologie zu orientieren - Brjusov etwa spricht vom "poetischen Bild" als einer "Synthese zweier Vorstellungen". 117

In Anknüpfung an das hermeneutische Paradigma in der Metaphernforschung, das dieser Konzeption am nächsten kommt, da es, ausgehend von Kant, die Metapher (wie das Symbol) Übertragung und Verknüpfung versteht, untersucht wichtigsten folgende Kapitel die Metaphernund Vergleichsstrukturen in Cvetaevas Lyrik unter dem Aspekt ihrer synthetisierenden Funktion. 118

Bestimmte Vergleichskonstruktionen werden deshalb miteinbezogen, weil sie, wie noch zu zeigen ist, in ihrer formalen
Gestalt der Metapher besonders ähnlich sind. Kennzeichnend
für Cvetaevas Sprache ist, daß sie Bildformen, in denen die
synthetisierende Funktion besonders augenfällig ist und
besondere Relevaz erhält, gehäuft aufweist – auch solche,
die im allgemeinen seltener sind. 119

Bildsprache Cvetaevas ist außerordentlich eigenwillig Die und vielseitig - in ihrer grammatischen wie auch in ihrer Gestaltung. Dies gilt vor allem für semantischen den mittleren Werkabschnitt, der 1921 mit dem Band "Remeslo" und Mitte der dreißiger Jahre endet. beginnt Bildlichkeit wird hier zum dominierenden Ausdrucksmittel und schafft eine äußerst prägnante und vielschichtige poetische Sprechweise. Vielschichtigkeit und Prägnanz sind auf den Beziehungsreichtum der Bildkonstruktionen zurückzuführen, mehrere Bilder - Metaphern, Vergleiche und Symbole die miteinander verketten. Einige Bildformen sind dabei in ihrer formalen Ausgestaltung besonders spezifisch für Cvetaevas Sprache. Dazu gehören poetische in erster Linie selbständige und identifizierende Metaphern<sup>120</sup>, bestimmte Formen des Vergleichs und die "private" Symbolik 121, Formen, denen verwirklicht ist, was Cvetaeva von der poetischen Sprache und von der Dichtung insgesamt fordert: Synthese des Sichtbaren und des Unsichtbaren.

Im Folgenden ist zu untersuchen, wie dies im einzelnen in Cvetaevas poetischer Praxis realisiert ist und welche Funktionen den einzelnen Bildern dabei zukommen. Der Untersuchung ist die These Brjusovs zugrundegelegt, daß Bildformen. unabhängig davon, wie sie im einzelnen definiert sind und gegeneinander abgegrenzt werden, auf der Identifikation einer realen und einer ideellen.das heißt sprachlichen Ebene beruhen. Der Grad der Identifikation dabei sehr unterschiedlich sein. Bei einigen Metapherntypen liegt eine totale Identifikation vor wie etwa bei der Identifikationsmetapher des Typs A ist B122 . bei Vergleichen liegt meist nur eine gemeinsame Eigenschaft Die Identifikation kann jedoch als eines Grundprinzipien der Bildlichkeit angesehen werden. vermittelt die Gegenüberstellung zweier Seinsebenen wichtige Erkenntnisse über deren Wesen. Das auf geistig-sprachlicher Ebene entstandene Bild fungiert als Spiegel der sichtbaren Realität und der Bewußtseinsinhalte sowie der Vorstellungswelt des Dichters. Mit der formalen Gleichsetzung der beiden der real- sichtbaren und der ideell-sprachlichen, schafft der Dichter nicht nur eine Synthese der beiden sondern schließlich auch eine neue Realität, die unter anderem auf dem latenten Beziehungsreichtum, das heißt der zu ergründenden "Trübheit"123 der metaphorisch verdichteten Sprache beruht. sind In ihr sichtbare und unsichtbare Realität untrennbar miteinander verknüpft.

a) Die direkte Identifikation: Identifizierende und selbständige Metaphern

Die Identifikationsmetapher und die selbständige Metapher stellen die beiden problematischsten Metapherntypen dar. Die erstere (Typ A is! B) gehört zu den seltener verwendeten Metaphern, weil ihre Form, die direkte Gegenüberstellung, zwar einerseits für originelle metaphorische Kombinationen und paradoxe Gleichungen geeignet ist, andererseits aber auch die Gefahr einer Diskrepanz von formaler Strenge und inhaltlicher Vielschichtigkeit in sich birgt. Dennoch – oder vielleicht gerade deshalb – wird dieser Metapherntyp von Cvetaeva bevorzugt und erweist sich als ein Charakteristikum ihrer poetischen Sprache, das schon in der Lyrik der Frühzeit zu beobachten ist.

Im ersten Teilgedicht des Zyklus "Stichi k Bloku" aus dem Jahr 1916 erscheint er erstmals in seiner charkteristischen Ausgestaltung:

"Imja tvoe - ptica v ruke,
Imja tvoe - l'dinka na jazyke
Odno edinstvennoe dviźen'e gub,
Imja tvoe - pjat' bukv.
Mjačik, pojmannyj na letu,
Serebrjanyj bubenec vo rtu,

Kamen', kinutyj v tichij prud, Vschlipnet tak, kak tebja zovut."124

Indem imja tvoe und die verschiedensten sinnlichen Wahrnehmungen ("ptica v ruke", "poceluj v sneg") gleichgesetzt werden, entsteht eine Definition der Dichtung Bloks, die mit Pasternaks "Opredelenie poezii" zu vergleichen ist. Anders als bei Pasternak, der poezija direkt

mit verschiedenen Naturerscheinungen identifiziert, steht hier imja tvoe für die Person und die Dichtung Bloks, wobei der Ausdruck zum Teil metaphorische Qualität gewinnt.

im ersten Vers bleibt unklar. auf welcher Basis Identifikation erfolgt. Zu fragen ist, ob es sich um eine synästhetische Metapher handelt - der Klang des Namens identisch mit der Wahrnehmung eines Vogels auf der Hand oder ob die Metapher auf dem inneren Widerspruch des ruke" aufbaut. Dabei Ausdrucks "ptica ist v zu berücksichtigen , daß ptica als Symbol für die Dichtung gedeutet werden kann. Die zweite Metapher ("imja tvoe jazyke") hat ebenso wie "poceluj l'dinka na synästhetischen Charakter. Daraus läßt sich eine semantische Parallelität der indentifizierenden Metaphern erschließen. zumal auch die Metaphorik der zweiten Strophe auf lautlichen Gemeinsamkeiten beruht: "V legkom ščelkan'e nočnych kopyt / imja tvoe gremit." Diese Parallelität wird zwar Gromkoe in Vers 4 durchbrochen - die Wendung "imja tvoe pjat' bukv" hat als nicht-metaphorischer Ausdruck gewissen Oberraschungseffekt -, setzt sich jedoch in der dritten Strophe fort. Neben dem synästhetischen Charakter spielt die Antithese warm/kalt ( "poceluj v [...] nežnuju nedvižnych vek, / Imja tvoe - poceluj v sneg") eine Rolle. In dieser Hinsicht weist die ganze Strophe in bereits deutlich auf das fünf Jahre Symbolik später erschienene Poem "Na krasnom kone" hin, das ebenfalls diese Antithetik impliziert.

der formalen Einfachheit der identifizierenden Metaphern und obwohl ihr Sachbestandteil<sup>126</sup> ("imia tuge") ganze Gedicht hindurch konstant bleibt. eine differenzierte inhaltliche Abstufung möglich: Imia steht jeweils für einen bestimmten Aspekt Bloks und Dichtung. Daraus ergibt sich die Vielschichtigkeit Bedeutungsinhalts der Metaphern als auch Aussage des Gedichts. Aus dem Sachbestandteil imja tuoe schließlich auf semantischer Ebene durch die Identifikation mit einer Vielzahl verschiedener Wahrnehmungen und Phänomene eine selbständige Metapher, die als Bild für den zuuk der Dichtung Bloks gedeutet werden kann. In diesem Gedicht "geschieht" also der poetische Prozeß, wie er sich Cvetaevas theoretischen Schriften rekonstruieren läßt. Durch die wiederholte parallelkonstruierte Identifikation wird erkennbar, was Wesensergründung in der dichterischen Praxis bedeutet.

Ahnlicher Mechanismen bedient sich Cvetaeva bei der Selbstdefinition, für die sie den Typus der identifizierenden Metapher bevorzugt verwendet, was möglicherweise erwähnten Diskrepanz zwischen Form und Inhalt zusammenhängt. neunten Teilgedicht des Zyklus "Sugroby" aus dem Im Jahre 1922 findet sich eine solche Selbstdefinition in Form Reihung identifizierender Metaphern: Die Einzelmetaphern Metaphernreihen treten bzw. refrainartig als nicht konsequent durchgehaltene Strophenparallelismen auf:

> "Ja doroga tvoja Nevozvratna.

[...]
Ja chvoroba tvoja
Neudremna.

(Tvoja tajnaja grust', Tvoja tajnaja gryzt', Beschozjajnaja Rus', Okajannaja žizt'!)

[...]
Ja knjaginja tvoja
Bezogljadna...

(Ne gordynja li Neodolenna tvoja, Nemolenna tvoja? Provalenna tvoja!) "127

Thema des Gedichts wie auch des ganzen Érenburg gewidmeten Zyklus ist der Abschied von Rußland<sup>126</sup>; der Titel "Sugroby" ist auf eine Äußerung Erenburgs bezogen und als Metapher für diesen Abschied zu deuten. <sup>126</sup>

Bemerkenswert ist nicht nur die formale Gestaltung der identifizierenden Metaphern, sondern vor allem die Beziehung, die über die Identifikation zwischen dem lyrischen Ich – Cvetaeva – und dem Du – Rußland entsteht. Zwischen den einzelnen Gliedern der Reihen besteht zum Teil völlige syntaktische Parallelität.

Rußland wird nur einmal wörtlich genannt, sonst erscheint es durch selbständige Metaphern repräsentiert ("ranne-utrenja", pozdne-večernja", "mošč' černozemna"). Ja bleibt das Gedicht hindurch der einzige konstante unmetaphorische Ausdruck. Mit der ersten identifizierenden Metapher ("Ranne-utrenja, / Pozdne-večernja,/ [...] / - Ja doroga tvoja / nevozvratna.") spielt Cvetaeva auf das eigene Emigrantenschicksal an, wobei "ranne-utrenja" und "pozdne-večernja" ihrerseits als



(selbständige) Metaphern für das alte, dem Untergang geweihte Rußland verstanden werden. Der Metaphernbestandteil "Ja doroga tvoja nevozvratna", der seinerseits ebenfalls eine vollständige Identifikationsmetapher darstellt, deutet auf eine Selbstidentifikation Cvetaevas mit der für immer verlorenen Vergangenheit Rußlands hin.

Die Metaphernreihe "Ja chvoroba tvoja / Neudremna./ Tvoja tajnaja grust' [...]." ist als Anspielung auf die politische Situation und die beginnende Verfolgung von Dichtern und Schriftstellern zu verstehen. Darauf weist die Anrede "Darom prodana, / Mošč' černozemna!" hin, die Rußland unter einem anderen Aspekt erscheinen läßt. In der folgenden Reihe "Ja knjaginja tvoja / Bezogljadna... / (Ne gordynja li / Neodolenna tvoja? / Provalenna tvoja!)" zieht Cvetaeva zum einen eine Parallele zwischen sich und Marina Mniszek ("knjaginja"), die ihre bevorstehende Emigration als Verrat an Rußland erkennen läßt ("Lžemarina" - "provalenna tvoja"). Die Metapher "Ja knjaginja tvoja bezogljadna..." ist entweder als Ironie oder aber wiederum als Anspielung auf Cvetaevas Dichtertum zu deuten.

Obwohl nicht jede Metapher endgültig und eindeutig interpretierbar ist - dies gilt nicht nur für dieses Gedicht, sondern für die bildhafte Sprache Cvetaevas insgesamt -, wurde deutlich, in welchem Maße sich die Identifikationen in diesem Gedicht jeweils an der vorangehenden metaphorischen Repräsentation Rußlands orientieren und wie diese Metaphern einander entsprechen. Alle diese Selbstidentifikationen sind daher letztlich Identifikationen mit Rußland auf poetischer

Ebene, denn sie bauen formal auf Gleichsetzungen mit dem Schema ja – [...] tvoja auf. Dies macht Cvetaeva am Ende des Gedichts besonders deutlich, indem sie die Metapher "ja doroga tvoja nevozvratna" zurücknimmt und durch eine andere ersetzt: "Ne doroga – / Mečta tvoja sonna". An die Selbstdefinition als Traum Rußlands knüpft sie später in ihrem Essay "Iskusstvo pri svete sovesti" an:

"Kakim-to veščam Rossii chotelos' skazat'sja, vybrali menja."130

Das Gedicht ist daher zunächst als eine Reflexion Cvetaevas der eigenen Beziehung zu Rußland zu verstehen. Dabei stellt die identifizierende Metapher im doppelten Sinn schließlich die poetische Beziehung zwischen der Dichterin Marina Cvetaeva und Rußland her: Auf formaler Ebene geschieht durch die Gleichsetzung ja - [...] tvoja, im inhaltlichen Bereich besteht diese Beziehung in der poetischen Verpflich-Zu erwähnen sind hier auch die tung Rußland gegenüber. Eigenheiten des Gedichts - etwa stilistischen sprachliche Ausdrücke wie "von", "chvoroba" u.a.-, die diese poetische Verbundenheit mit Rußland dokumentieren. Zugleich definiert sich Cvetaeva auch als Dichterin im Zwiespalt zwischen dem eigenen Schicksal und der dichterischen Aufgabe.

Typisch für die Gedichte der dreißiger Jahre ist eine syntaktische Verkürzung oder Komprimierung der identifizierenden Metapher. Für den Bedeutungsinhalt sind Verkürzungen des Typs "Minuta: minuščaja: mineš"! "131 zwar kaum relevant,

sie lassen die Sprache jedoch noch prägnanter erscheinen und bieten aufgrund der Veränderung der syntaktischen Verhältnisse die Möglichkeit, auch einzelne, aus dem Satzzusammenhang herausgelöste Wörter einander gegenüberzustellen. Dabei gibt lediglich der Doppelpunkt einen Hinweis auf eine Identifikation. Oft handelt es sich aber eher um Assoziationsreihen, die zunächst auf phonetischer Ebene ablaufen und dann eine starke inhaltliche Relevanz gewinnen:

"Ljubov' - ėto značit luk Natjanutyj: luk: razluka."132

Diese Definition der Liebe aus "Poema konca" gibt Cvetaevas paradox erscheinende Konzeption einer Idealform der Liebe wieder 133, die sich in der paradoxen semantischen und phonetischen Struktur der verkürzten Metapher "[natjanutyj] luk: razluka" wiederspiegelt. Die Gleichsetzung basiert phonetisch auf der gemeinsamen Silbe -luk-, inhaltlich auf der Vorstellung eines Pfeils am gespannten Bogen im Augenblick des Abflugs. Durch die Reihung der Identifikationen und deren Anordnung innerhalb des Verses sowie durch die phonetische Struktur der Metapher entsteht eine Steigerung, Bild des Bogens repräsentiert ist und die sich schließlich im Begriff razluka aufhebt.

Alle drei Textbeispielen zeigen, daß die identifizierende Metapher ein Charakteristikum der poetischen Sprache Cvetaevas darstellt, weil sie in besonderem Maße die Anforderungen erfüllt, die Cvetaeva an die Dichtung stellt: Durch den Mechanismus der direkten Identifikation dient sie der

Wesensergründung und trägt damit auch zur Schaffung einer poetischen Wirklichkeit bei. Sichtbare und latent-geistige Wirklichkeit, Realität und Transzendenz, werden einander gegenübergestellt. In "Stichi k Bloku" repräsentiert der Sachbestandteil imja tvoe den sichtbar-realen, Bildbestandteile<sup>134</sup> wie poceluj v sneg den geistig-poetischen Bereich, in "Sugroby" steht das lyrische Ich für die sichtbare Realität, Rußland für die Transzendenz. Besonders deutlich wird die Identifikation im dritten Beispiel, weil hier Realität und Transzendenz auf phonetischer und auf bildhafter Ebene – in der Silbe – luk- ("Bogen") unmittelbar aufeinandertreffen.

Der Prozeß der Wesensergründung wird bei diesem Metapherntypus deshalb besonders deutlich, weil er meist als Reihung auftritt: Dabei bleibt der Sachbestandteil zwar formal meist als konstante Größe erhalten; er erscheint aber in jeder Identifikation mit einem neuen Bildbestandteil unter einem anderen Aspekt. Eine neue poetische Wirklichkeit entsteht in der Summe aller dieser Aspekte: Das Gedicht selbst wird zu einer eigenständigen, sprachlich-geistigen Realität. Die grammatisch-semantische Struktur des Gedichts spiegelt immer auch die Vielschichtigkeit dessen wieder, was dargestellt und ergründet werden soll. Die Forderung nach einer eigenständigen poetischen Wirklichkeit erfüllt sich daher im Gedicht selbst, das einen Teilaspekt, ein Fragment dieser Realität repräsentiert.

Der zweite für Cvetaevas Lyrik besonders charakteristische, aber weitaus problematischere Metapherntypus ist die selbständige Metapher: Zum einen fällt sie in der Struktur eines Satzes nicht auf, da sie dessen Gestalt nicht verändert 138. (Sie kann deshalb besonders innerhalb längerer metaphorischer Konstruktionen, wie sie in Cvetaevas Lyrik der späten zwanziger und frühen dreißiger Jahre gehäuft auftreten, nicht ohne weiteres als Metapher identifiziert werden.) Zum anderen rückt sie aufgrund ihrer syntaktischen Struktur – es fehlt ein Sachbestandteil – stets in die Nähe des Symbols. Cvetaeva entwickelt ihre private Symbolik größtenteils aus diesem Metapherntyps 136.

Die selbständige Metapher steht als bildhafter Ersatz das, was sie repräsentiert, und stellt somit die höchste Stufe der Identifikation dar: Sie kommt daher den Bemühungen Cvetaevas um eine dichte und prägnante Sprache in ihrer Emigrationslyrik der Prager und Pariser Zeit entgegen. Hinzu kommt ein weiterer Aspekt, der auf Cvetaevas Poetologie basiert und die zentrale Rolle der selbständigen Metapher in ihrer Lyrik erklärt: Dadurch, daß dieser Metapherntypus bei Identifiktion nicht gegenüberstellt, sondern ersetzt, wird sie zum idealen Mittel zur Poetisierung und Mythifizierung konkreter Ereignisse und Personen, einer von Cvetaeva bevorzugten Form der poetischen Entfremdung. Diese in Cvetaevas "Tagebuch-Lyrik" setzt Entwicklung Zyklen "Stichi k Bloku" und "Stichi k Achmatovoj" im 1916 ein und gipfelt in "Poema gory" und "Poema konca" im Jahr 1924.

Ein anschauliches Beispiel für die Poetisierung des Alltäglichen ist das 1921 entstandene Gedicht "Vestniku"137. An Erenburg gerichtet, den Cvetaeva mit der Suche nach Sergej Éfron beauftragt hat 130, stellt es das Warten und Hoffen auf eine positive Nachricht dar. Bereits der Titel erweist sich als eine Metaphorisierung; im Gedicht selbst wird Erenburg schließlich zum "korobel'ščik junyj" stilisiert. Mythifizierende Funktion haben die Metaphern, die den Brief Cvetaevas ihren Mann<sup>139</sup> repräsentieren: "velenie moe" (verstärkt durch den Vergleich "bol'že cem blagosloven'e") in Strophe "serdce Cezarja" in Strophe 2, "prikaz Monarchini" Strophe 4 und schließlich "serdce Materi" in Strophe Diese Metaphern gehen jedoch weit über eine bloße Identifikation oder ein Ersetzen eines konkreten Ereignisses durch ein Bild hinaus, obwohl der Text selbst an einigen Stellen Bezug zur konkreten Realität herstellt ("dopodlinnyj i rukopisnyj [prikaz]", "meždu rubachoju i grud'ju"). repräsentieren vielmehr die verschiedenen Nuancierungen der Hoffnung auf eine Nachricht und die Wünsche für Efron, die mit Cvetaevas Auftrag verbunden sind. "Serdce Cezarja" etwa steht für Mut und Tapferkeit, "serdce Materi" für die beschützende, zärtliche Zuneigung. In der Metapher "velenie moe" dokumentiert sich ebenso wie in den Metaphernkonstruktionen der Strophe 3 der Glaube an die Macht der eigenen Hoffnung. Dieses an Érenburg gerichtete Gedicht ist daher eigentlich als Gedicht an Èfron zu lesen und stellt so ein bezeichnendes Beispiel für den Charakter der reifen

"Tagebuch-Lyrik" Cvetaevas dar: Ein konkretes datierbares Ereignis dient als Anlaß zu einem Gedicht und wird soweit poetisiert oder auch mythifiziert, daß die Aussage weit über die Darstellung der konkreten Begebenheit hinausgeht. Für die Objektivierung und Allgemeingültigkeit, die dabei erreicht wird, ist in erster Linie die selbständige Metapher verantwortlich, denn sie kann auf eine direkte Gegenüberstellung und damit auf einen Realitätsbezug verzichten. In ähnlicher Weise verfährt Cvetaeva in einer Definition der Liebe aus dem Jahr 1924:

"Jatagan? Ogon'? Poskromnee, – kuda tak gromko!

Bol', znakomaja, kak glazam - ladon', Kak gubam -Imja sobstvennogo rebenka."<sup>140</sup>

Das Gedicht setzt sich ausschließlich aus einfachen bzw. erweiterten selbständigen Metaphern zusammen und enthält weder einen konkreten Bezugspunkt noch einen erkennbaren Hinweis auf die Realität, die durch die einzelnen Metaphern repräsentiert ist. Eine Interpretation muß sich deshalb aus der Kombination der Metaphern und Assoziationen ergeben: "Jatagan" weckt nicht nur klischeehafte Vorstellungen von der Liebe, sondern assoziiert auch Stolz, Schmerz und Gefühlsintensität. "Ogon'" ist ein traditionelles Symbol für die Liebe mit ambivalentem Bedeutungsinhalt: Es repräsentiert die Synthese von Leidenschaftlichkeit und Schmerz, von Aufopferung und Haß<sup>1,4,1</sup>. Der erste Vers spielt damit ebenso auf die herkömmlichen Vorstellungen von der Liebe wie auf

deren Darstellung in der romantischen Dichtung an142. Dies wird jedoch schon im zweiten Vers wieder zurückgenommen, und für die zweite Hälfte des Gedichts nur Identifikation mit dem Schmerz, der nun durch den Wandel in Wahl der Bilder - selbstgeschaffene Bilder die Stelle herkömmlicher Assoziationsmuster und traditioneller Symbole - in höchstem Maße individualisiert erscheint. Das Gedicht geht also den umgekehrten Weg von der Mythisierung der romantischen Darstellung zur Individualisierung, repräsentiert aber zugleich das ganze Bedeutungsspektrum des Dies setzt sich aus den Begriffs Liebe. verschiedenen Assoziationen zusammen, die nicht nur die Metaphern, sondern auch die ihnen angeschlossenen Vergleiche wecken.

Die erläuterten Gedichtbeispiele haben gezeigt, wie Cvetaeva ihre Idee von einer synthetisierenden poetischen Sprache auf der Ebene der Metaphorik in die dichterische Praxis umsetzt. Dabei wurde in erster Linie deutlich, daß eine metaphorische Konstruktion niemals isoliert zu betrachten ist, sondern daß sie neben ihrer identifizierenden Funktion auch Querverbindungen und Parallelen zu anderen Bildern schaffen kann Gedicht zum Repräsentaten autonomer poetischer Realität macht, in der Sach- und Bildbestandteil, das heißt sichtbare und unsichtbare Wirklichkeit verschmolzen ist.

b) Vergleich mit Komparativ-Verbindung: Indentifikation mit dem Ungenannten

Cvetaeva, die die gängigen Formen des Vergleichs im allgemeinen konventionell behandelt, so daß eine eingehende Untersuchung wenig ergiebig wäre, entwickelt eine Sonderform, die nur noch formal als Vergleich gelten kann: Die beiden Vergleichsbestandteile werden durch einen Komparativ so miteinander verbunden, daß eine direkte semantische Entsprechung zwischen ihnen weitgehend aufgehoben ist. Das tertium comparationis zielt auf etwas Ungenanntes, in der Vergleichskonstruktion selbst nicht Enthaltenes ab:

"Blize čem s ladon'ju chleb My s toboju schodimsja."143

Daher wird diese Form des Vergleichs für Cvetaeva zu einem idealen Ausdrucksmittel für das Absolute ohne realen Bezug. Auf der Ebene der Bildlichkeit entspricht es der Ellipse und der Satzstörung. Die hier entstehende Leerstelle dokumentiert, daß der Erkenntnisprozeß, der für die poetische Sprache ausschlaggebend ist und auf einer Wechselwirkung mit ihr beruht, nicht stattgefunden hat. Daß der Vergleich mit Komparativ-Verbindungen ein Ausdrucksmittel für das Absolute ist, zeigen bereits einige Selbstdefinitionen aus der frühen Lyrik:

"Tajuščaja legče snega Ja byla – kak stal'."144

"Ja, večno rozovaja, Budu blednee vsech."<sup>145</sup> Während im ersten Beispiel Selbstübersteigerung Widersprüchlichkeit erkennbar werden, weist der Vergleich "blednee vsech" auf das für Cvetaeva sprachlich ergründbare Phänomen des Todes hin.

Deutlich wird die Funktion des Vergleichs mit Komparativ-Verbindung aber vor allem in der Liebeslyrik und in den späten Darstellungen der Dichtung als einem Absolutum.

In dem Gedicht "Ty menja ljubivšij..."146 aus dem Jahr 1923 thematisiert Cvetaeva die Unerreichbarkeit der idealen. absoluten Liebe - Anlaß zu diesem Gedicht war die von Konstantin Rodziević 147:

> "Ty menja ljubivšij - dal'še Nekuda! - Za rubeži!

Ty menja ljubivšij dol'se Vremeni! - Desnicy vzmach!"

Die beiden aufeinander folgenden, parallel konstruierten und durch Enjambement unterbrochenen Vergleiche weisen auf Existenz einer absoluten Liebe hin, die Raum und Zeit zu überwinden vermag. Konkrete Orts- bzw. Zeitangaben im gleichen Vers widerrufen dies jedoch sofort. Die Vergleiche "dal'se nekuda" und "dol'se vremeni" sind schon in sich widersprüchlich; denn die beiden Komparativformen in Verbindung mit nekuda und uremja bewirken, daß die Existenz von Zeit und Ort in bezug auf die Liebe aufgehoben erscheint. Die Liebe wird mit dem in der Realität Unmöglichen identifiziert. das sprachlich deshalb nicht näher definierbar scheint, da es, im Ideellen angesiedelt, sich der Erfahrung entzieht. Die Parallelkonstruktion wird am Ende des

dichts bei geringfügigen phonetischen, aber bedeutsamen inhaltlichen Abwandlungen noch einmal aufgenommen:

"Ty menja ne ljubiš' bol'še."

Ausschlaggebend für die Aussage des Gedichts ist in erster Linie die Beibehaltung des Komparativs (bol'še) bei rung der Syntax und der Versstruktur: Der Satz wird nicht, wie in den anderen Fällen, über den Vers hinaus weiterge-Das Fehlen eines Enjambements bewirkt eine andere führt. Gewichtung des Komparativs bol'se: Die phonetische Parallezu den beiden anderen Versen läßt eine weitere Vergleichskonstruktion und damit eine Fortführung des Satzes im nächsten Vers erwarten, die jedoch ausbleibt. Bol'se repräsentiert aufgrund seiner Stellung innerhalb des Verses und des Satzes Endgültigkeit, während die beiden Komprativformen dal'se und dol'se, ebenfalls bedingt durch ihre Stellung, einen Ausblick auf das Absolute bieten. Die Wirkung des letzten Verses beruht vorwiegend auf (scheinbaren) Parallelkonstruktion und dem phonetischen Gleichklang. Obwohl bol'se eine ganz andere, durch das schon vorweggenommene syntaktische Funktion hat als die beiden anderen Komparativformen, läßt die phonetische Parallelität einen weiteren parallel konstruierten Vergleich erwarten. Das Fehlen einer ideellen Perspektive spiegelt sich in der sprachlichen Direktheit und Eindeutigkeit letzten beiden Verse wieder: Es entsteht also neben der inhaltlichen auch eine formale Antithetik.

lm Poem "Poema vozducha" spielt der ebenfalls in Parallelkonstruktion auftretende Vergleich mit Komparativ-Verbindung für die Gesamtkomposition eine bestimmende Rolle. Das 1927 anläßlich der geglückten Atlantiküberquerung Lindberghs entstandene Poem146 beschreibt die Suche nach einer absoluten Daseinsform, dem "siebten Himmel", die die Dichterin zusammen mit einem anderen, namenlosen Wesen<sup>149</sup> durch die sieben Lüfte führt. Die vier Hauptmotive der Dichtung Cvetaevas - Traum, Liebe, Dichtung und Tod - verschmelzen miteinander. Jeder der Lufträume ist durch Eigenschaften gekennzeichnet, die aufeinander aufbauen (Dichte der Luft etc.) und wird von verschiedenen biographischen Reminiszenzen, Bildern und Mythen geprägt. 150

Mit dem siebten Luftraum ist schließlich die Sphäre des rein geistigen Seins erreicht:

> "Sem' v osnove liry Sem' v osnove mira. Raz osnova liry -Sem', osnova mira -Lirika. [...].  $[\ldots]$ Cistym sluchom Ili čistym zvukom Dvižemsja? Prednota Sna. [...]" 161

Die Reihung von Vergleichen mit Komparativ-Verbindung zielt auf dieses Absolutum hin:

> "O, kak vozduch cedok, Cedok, cedče sita Tvorčeskogo (vlažen II, bessmert'e - sucho). Cedok, cedče glaza Getovskogo, slucha Ril'kovskogo... (šepčet

Bog, svoej - strašasja Mošči...) A ne cedče Razve tol'ko časa Sudnogo..."152

Diese Reihung ist ihrerseits in eine Reihe parallel konstruierter und nach dem gleichen Muster gebauter Vergleiche mit Komparativ-Verbindung einzuordnen. 183 Bei cedok handelt es sich um eine Neubildung aus dem Verb "cedit'" ("seihen"), das seine Entsprechung in dem Bild des "schöpferischen Siebes" ("sito tvorceskoe") findet: Diese Bild ist in bezug auf das Jüngste Gericht ("čas sudnyj") als eine Instanz zu interpretieren, die das Gelungene vom Mißlungenen trennt 184, in bezug auf sluch und glaza auch als die Fähigkeit zur Trennung des Wesentlichen, Essentiellen vom Unwesentlichen, Xußerlichen.

Die Gegenüberstellung von "seihender Luft" und dem Auge Goethes bzw. dem Gehör Rilkes weist zunächst den Luftraum als geistig-poetische Sphäre aus, wie sich später in der Erwähnung von zuuk und sluch bestätigt.

Durch die Komparativ-Verbindungen wird der Luftraum aber zu einem Bereich, der jede dichterische Wahrnehmung und ihre poetische Umsetzung übertrifft und nur noch mit der Stunde des Jüngsten Gerichts vergleichbar ist, in der Gott die gelungene Schöpfung von der mißlungenen trennt und, wie auch im Poem "Novogodnee", zur absoluten Instanz wird<sup>188</sup>. - Cvetaeva nähert sich hier den Auffassungen des späten Pasternak, der in seinem Gedicht "Gefsimanskij sad" das Jüngste Gericht in ähnlicher Weise als Bild für die absolute

Instanz bei der Beurteilung von Kunst und Künstler verwendet 156.

Das Absolutum, das Cvetaeva hier als Vergleich dient, ist daher als eine Essenz des poetischen Schaffens zu definieren, die nichts anderes ist als Inspiration, Intuition und Geist:

> "Polnoe i točnoe Čuvstvo golovy S kryl'jami."157

Anspielung auf den Tod Orpheus' ("Tak plyli, golova lira...") 156 ist ebenso zu erwähnen wie die Verwandtschaft mit Rilkes Konzeption von der Vergeistigung der Welt durch die Dichtung.

c) Formaler Beziehungsreichtum und latente Vieldeutigkeit in Bildverkettungen

In den vorigen Abschnitten wurden die einzelnen Bildformen und deren Funktion und Bedeutung in bezug auf Cvetaevas poetologische Grundsätze dargestellt. Abschließend sind Konstruktionen zu betrachten, die diese Einzelformen miteinander verketten und dadurch vielfältige semantische Wechselbeziehungen herstellen.

Diese konzentrierte bildhafte Sprache, deren Entwicklung mit dem Band "Remeslo" im Jahr 1921 beginnt, kennzeichnet vor allem Cvetaevas Prager Zeit, bleibt aber bis in die frühen dreißiger Jahre mitbestimmend für ihren lyrischen Stil. - In ihrer Pariser Zeit scheint Cvetaeva, wie bereits gezeigt,

höchstmögliche Prägnanz und Emotionalität anzustreben, daß die umfangreicheren Metaphernkonstruktionen der frühen Jahre zunehmend in den Hintergrund zwanziger treten. Ein Maximum an Bedeutungsvielfalt wird bei einem Minimum Ausdrucksmitteln erreicht durch die gehäufte Verwendung von selbständigen Metaphern, Vergleichen mit Komparativ-Verbindung und Bildkonstruktionen erreicht. in denen sich Metaphern und Vergleiche mit Symbolen und Anspielungen auf autobiographische Details verbinden. Auf diese Weise entstehen neue semantische Beziehungen, die oft, sofern sich die Bildverkettungen über mehrere Verse ausdehnen, durch verstechnische oder phonetische Mittel noch unterstrichen werden.

Wie diese poetischen Ausdrucksmittel im einzelnen strukturiert sind und welchen Beziehungsreichtum sie entstehen lassen, soll an einem Gedicht aus dem Jahr 1923 exemplarisch dargestellt werden.

Das im Zusammenhang mit dem Phänomen der Satzstörung erwähnte Gedicht "Brozu - ne dom ze plotnicat'..." ist an Konstantin Rodzievic gerichtet und gehört thematisch in den Umkreis der beiden etwas später entstandenen Poeme "Poema gory" und "Poema konca". Wie sie thematisiert es gleichermaßen die Problematik von Dichtung und Liebe, und wie sie ist es als poetische Bewältigung des für Cvetaeva unlösbaren Konflikts zwischen Realität und Ideal in der Liebesbeziehung zu verstehen.

Diese Unvereinbarkeit spiegelt das antithetische Struktur-

prinzip wieder, das auf der acht Verse umfassenden, Zentrum und Bezugspunkt des Gedichts bildenden Metaphernverkettung basiert:

> "Tak, vopreki polotniščam Prostranstv, trekljatym prostynjam

Razluk, s minutnym balovnem Kradjas' noćnymi tajnami, Tebja pod vsemi ržavymi Fonarnymi kronštejnami -

Kraem plaśća... Za stojkami -Kraem stekla..."

Alle Bestandteile der metaphorischen Konstruktion lassen in eine antithetische Beziehung zueinander sich Darauf weist bereits die einleitende Präposition vopreki Die Genitiv-Metapher "[vopreki] polotniśćam hin: prostranstv, prostynjam razluk" bildet insofern mit der "pod ržavymi fonarnymi kronstejnami" eine Antithese, als hier zwei gegensätzliche Landschaften oder Schauplätze geschaffen werden: eine abstrakte, unwirkliche Landschaft, die die Assoziation von Weite und Unbegrenztheit vermittelt161, und der konkrete Schauplatz der Begegnung, die im Laternenlicht rostfarben glänzende Straße Prags. Die Laterne erscheint später in "Poèma konca" metaphorisiert als "perst stolba" und stellt als Treffpunkt der Liebenden 162 den Bezug zur Realität her. Antithetisch zu dem Bild "Stoffbahnen der Räume" verhält sich auch die Wendung "kraem plašča", die zugleich einen Gegensatz zu der Metapher "nočnymi tajnami" bildet. Aus dem Gegensatzpaar "s minutnym balovnem" / "ty", das sich auf die Antithese Zeitlichkeit / Ewigkeit abstrahieren läßt, ist der Bedeutungsinhalt von "tebja" zu erschließen, der weit über die Funktion als Anrede des Geliebten hinausgeht: Das angeredete Du steht hier vielmehr für die ideale Form der Liebe. Offen bleibt jedoch die Entsprechung zu kradjas', denn die metaphorische Konstruktion ist elliptisch, wie im Zusammenhang mit dem Phänomen des Verzichts auf Verben bereits eingehender erläutert wurde.

Durch die syntaktische Konstruktion werden die einzelnen Bestandteile, die entweder dem Bereich der Realität oder dem des Ideals zuzuordnen sind, so miteinander verknüpft, daß wiederum Gegensätze entstehen: "s minutnym balovnem [kradjas'] nočnymi tajnami" und "tebja pod vsemi ržavymi fonarnymi kronštejnami - kraem plašča". Der Gedankenstrich, der die Leerstelle des fehlenden Verbs markiert, gerät hier auf formaler Ebene in Gegensatz zu der Verbform kradjas'. -Das (labile) Gleichgewicht zwischen Identifikation und Antithetik, das hier entsteht, wird bereits in der vierten Strophe aufgehoben: Die völlige Parallelität der Verse 13 und 14

> "Po naberežnym - kljatv oznob, Po zagorodam - rifm obval."

bewirkt eine formale Identifikation, inhaltlich entsteht jedoch eine Dualität zwischen persönlichem Erleben der Liebe, die die Genitivmetapher "kljatv oznob" als subjektives, körperlich wahrnehmbares Gefühl darstellt, und der als Naturereignis erscheinenden Dichtung ("rifm obval"), wobei

hier das lawinenartige Hervorbrechen der Reime als Folge des subjektiven Erlebnisses der Liebe verstanden werden kann: Poetische Darstellung dient damit analog zu Cvetaevas poeto-Erkenntnissen auch in der Praxis der Objektivielogischen rung von Gefühlen und individuellen Erlebnissen. Auf die Bewältigung und Objektivierung des subjektiven poetische Liebeserlebnisses zielt schließlich auch das ganze Gedicht. In der letzten Strophe spricht Cvetaeva von der "Macht" der Dichtung, Gefühle und erlebte Realität zu entindividualisieren:

> "Ţakaja vlast' nad sbivčivym Čislom u liry ljubjašćej, Čto na tebja, nebyvšij moj, Ogljadyvajus' - v budušćee!"

Es sind hier zwar noch antithetische Züge zu erkennen wie etwa die Adjektivmetapher "u liry ljubjaśćej" und die Paradoxie der letzten beiden Verse; scheinbare der in Metapher "liry ljubjaščej" erhält jedoch ljubit' durch seine metaphorische Identifikation mit lira eine neue überindividuelle und idealisierte Wertigkeit. Durch die paradoxe Wendung "na tebja [...] ogljadyvajus' - v budusćee" wird das angeredete Du, mit buduscee gleichgesetzt und entindividualisiert, zum Bestandteil der Konzeption Cvetaevas von der idealen Liebe, die nur in der Trennung möglich ist ("ne byvšij moj").

Diese beiden letzten Verse korrespondieren wiederum mit dem Anfang des Gedichts ("Brozu - ne dom že plotničat' raspoložaa' na rosstani"), der als poetische Absage an eine

individualisierende, gefühlsmäßige Bewältigung der Trennung zu verstehen ist. Damit ließe sich auch die darauf folgende elliptische Metaphernkonstruktion erklären, die möglicherweise durch das Verb suchen zu ergänzen ist: Das Fehlen dieses Verbs deutet an, daß das Du auf der Handlungsebene keinen Bezug zu dem Ich hat und deshalb als entindividualisiert erscheinen muß.

Was am Anfang des Gedichts noch unklar ist, wird in der letzten Strophe deutlich ausgesprochen. Die Realität, das heißt das konkrete Erlebnis, repräsentiert durch die Metapher "[nad] sbivčivym čislom", ist nur auf poetischem zu bewältigen und zu überwinden. Das Gedicht ist also Rodzievič gerichtet. - Daß es sich bei scheinbar an angeredeten Du um die objektlose, ideale Liebe handelt, ist Untersuchung der Beziehungen zwischen über die den nur einzelnen Metaphern und Metaphernbestandteile festzustellen.

Dennoch ermöglicht auch eine solche Untersuchung keine vollständige Interpretation. Es bleiben Unklarheiten bezüglich der Deutung einzelner Bilder und Fragen nach möglichen biographischen Bezügen. Dies betrifft etwa Metapher "mertvec nastojčivyj, [V očach začem kačaeš'sja?]". Handelt es sich bei mertvec um eine selbständige Sollte dies der Fall sein, womit ist sie zu identifizieren? Oder ist die Wendung als Vorausahnung des eigenen Todes zu deuten, wobei eine solch klare, unmetaphorische über eigene Gefühle im Gegesatz steht zu Cvetaevas Manier. autobiographische Bezugspunkte bildhaft zu verschlüsseln.

Unklar in ihren formalen und inhaltlichen Bezügen bleiben auch die Verse 15 und 16:

> "Sžimajut li - >ja b žarče sgreb< Vnimajut li - >ja b čišče vnjal<."

Die beiden Verben szimajut und unimajut sind auf rifmy im vorausgehenden Vers bezogen und als Aussage über die Dichtung zu lesen. Als Hinweis dafür können die beiden in Anführungszeichen gesetzten Wendungen gelten sowie die Tatsache, daß die beiden Verben durch Reim miteinander verbunden sind. "Ja b čišce vnjal" kann ohnehin als poetologische Aussage in Anknüpfung an die Terminologie von zuuk und sluch verstanden werden. Die zweite Deutungsmöglichkeit ist die Interpretation der beiden zweiten Vershälften als (fiktives) Dafür spricht die maskuline Endung der Präteritalformen. Doch auch dann bleibt noch die Zuordnung der beiden Verben im Unklaren.

In jedem Fall aber unterstreicht die formale Gestalt der beiden Verse die Emotionalität der Metaphern "kljatv oznob" und "rifm obval": An dieser Stelle werden bereits Wirkungsweise und Problematik der zu äußerster Prägnanz und druckskraft tendierenden poetischen Sprechweise des werks erkennbar, in der der inhaltliche Leerstellen markierende Gedankenstrich eine zentrale Rolle spielt. 163 Die Schwierigkeit, die hier besteht, ist ein grundsätzliches Problem, das sich bei der Deutung der reiferen und späten Cvetaevas stellt: Einerseits strebt Cvetaeva

"absolute Kunst"164 an, die eine neue, rein poetische Wirk-

lichkeit schafft, andererseits hält sie bis in ihr Spätwerk an der Konzeption einer "Tagebuch-Lyrik" fest, die sich immer an ganz persönlichen gefühlsmäßigen oder konkret-realen Ereignissen orientiert165, diese aber entsprechend bildhaft verschlüsselt.

Analyse dieses Gedichts hat gezeigt, welchen Bedeutungsreichtum und welche Vielfalt an Beziehungen Cvetaeva durch die Verkettung einzelner bildhafter Konstruktionen erreicht. Dabei sind auch oder vor allem die nicht eindeutig interpretierbaren Bilder von besonderer Wichtigkeit.

Ferner wurde deutlich, daß Dichtung für Cvetaeva die Aufgabe hat, das hinter oder in der Realität verborgene geistigideelle Sein - in diesem Fall die ideale Liebe hinter einer realen Liebesbeziehung - aufzudecken, und nach welchen Mechanismen eine solche poetische Objektivierung und Entindividualisierung abläuft.

Gedicht zeigt exemplarisch für den Bereich der Liebe, ideale Form ebenfalls eine Absage an die reale Liebesbeziehung voraussetzt, daß für Cvetaeva dieses rein geistige Sein nur durch eine Absage an die Realität erreichbar ist. Diese Erkenntnis ist der Grundgedanke, der Cvetaevas Dichtung beherrscht. Er wird nicht nur in den beiden Poemen "Poema gory" und "Poema konca" thematisiert, sondern bildet auch die ideelle Grundlage der Poeme "Na krasnom "Novogodnee" und "Poèma vozducha" sowie der Orpheus-Gedichten. Das analysierte Gedicht zeigt durch seine antithetische Struktur, die Realität mit Fiktion, Wirklichkeit mit Ideal und Sichtbares mit Unsichtbarem konfrontiert, mit besonderer Deutlichkeit, daß das Gedicht und damit die Dichtung in ihrer Gesamtheit zum Ort der poetischen Synthese wird. Durch die Gegenüberstellung von konkreter und ideeller Realität entsteht eine neue: die des Gedichts, das beide Bereiche in sich vereint. Und durch die formale Identifikation von Sach- und Bildbestandteil, die innerhalb eines Bildes oder einer Bildkonstruktion meist die Antithese sichtbar / unsichtbar bzw. Realität / Transzendenz repräsentieren, wird auf sprachlicher Ebene eine Synthese zweier Bereiche ermöglicht. Sie wird für Cvetaeva zur Hauptfunktion sprachlicher Bilder.

Hauptindiz dafür ist die bevorzugte Verwendung solcher Bildformen. die entweder in ihrer formalen Struktur den Identifikationsmechanismus besonders deutlich werden (identifizierende Metaphern) oder in denen die zwischen den beiden Bildbestandteilen, den Repräsentanten der beiden Ebenen der Realität, besonders groß wird und Vergleich (selbständige Metapher mit Komparativ-Durch die Verflechtung der verschiedenen Verbindung). bildhaften Formen entsteht eine neue Realitätsebene, auf der sich empirische und geistige Wirklichkeit so eng miteinander verbinden, daß eindeutige Bezüge zur einen oder zur anderen meist nicht mehr feststellbar sind.

Eine solche Handhabung der Bildlichkeit dokumentiert, daß die bildhafte Sprache in erster Linie im Dienst der Forderung nach einer eigenständigen poetischen Wirklichkeit steht. Cvetaeva hat diese Forderung auch in ihrer

dichterischen Praxis immer wieder erfüllt. Das belegen die analysierten Gedichtbeispiele, insbesondere das Gedicht "Brožu - ne dom že plotničat'...".

00050416

Teil III

"Ein Dichter ist der, der das Leben Überwindet (überwinden soll)."

(an Rilke)

Bilder

Bei der Untersuchung ihrer formalen Struktur erwiesen sich bestimmte Formen der Bildlichkeit insofern als Mittel zur Synthetisierung zweier Realitäten, als sie eine Verbindung zwischen der empirischen Realität und der sie reflektierenden Bewußtseinsinhalte auf bildhafter Ebene herstellen und damit eine neue sichtbare Realität schaffen.

Nach der Betrachtung der poetologischen Grundsätze Cvetaevas und der Untersuchung der drei wichtigsten formalen Mittel ihrer Lyrik ist nun nach der inhaltlichen Strukturierung der Bildlichkeit zu fragen, einer Bildlichkeit, die in Cvetaevas Lyrik nicht nur in ihrer unkonventionellen formalen Gestaltung eine elementare Rolle spielt, sondern auch als Spiegel des weltanschaulichen Systems Cvetaevas der Schlüssel zum Verständnis ihrer Dichtung ist.

Eine Analyse der inhaltlichen Strukturen der wichtigsten Schlüsselbilder kann daher Aufschluß über den gedanklichen Aufbau der poetischen Weltsicht Cvetaevas geben und, da es sich bei ihrer bildhaften Sprache um einen unmittelbaren Ausdruck des Gefühls handelt, Unstimmigkeiten und Widersprüche aufdecken.

Schließlich kann die Sprache sogar Aussagen über das Wesen des von Cvetaeva angestrebten eigenständigen Bereichs der Dichtung und dessen Verhältnis zur konkret-sichtbaren Realität machen. Dabei ist vor allem zu fragen, welche Bedeutung

der Forderung nach einer Synthese dieser beiden Bereiche zukommt und ob sie in der inhaltlichen Struktur der Bilder erfüllt ist. Das Symbol wurde deshalb in den Vordergrund gestellt, weil es in der Bildlichkeit Cvetaevas – auch innerhalb metaphorischer Konstruktionen – auf inhaltlicher Ebene eine vorrangige Rolle spielt: Es bestimmt wesentlich die Repräsentation der drei wichtigsten Themen der Lyrik Cvetaevas – Dichtung, Liebe und Tod.

Die traditionellen Symbole sind eng mit der Metaphorik verbunden; oft entwickeln sich innerhalb metaphorischer Konstruktionen neue Varianten des traditionellen Bedeutungsinhalts. Die selbstgeschaffene Symbolik entsteht in den meisten Fällen aus bestimmten Formen von Metaphern, wie an anderer Stelle noch zu zeigen ist. Dennoch ist das Symbol formal deutlich von der Metapher zu trennen, da es auf anderen Identifikationsmechanismen beruht: Während die Metapher zwei Realitäten, die konkret-sichtbare und die bildhaft-poetische gleichsetzt, gegenüberstellt oder die sichtbare durch die bildhafte ersetzt, repräsentiert das Symbol eine ideelle Realität, das heißt einen Ideenkomplex, auf bildhafter Ebene. Als poetisches Bild ist es selbst Bestandteil dieser ideellen Realität! und zwar in dem Sinn, daß sich das Abstrakte, Geistige erst in der symbolischen Gestaltung herauszubilden Symbol ist also an sich schon Erkenntnis.3 beginnt<sup>2</sup>. Das Es ist deshalb niemals auf eine einzige Bedeutung festzulegen, sondern nur durch einen ganzen Komplex von Bedeutungen annähernd zu bestimmen.

Goethes Satz über die Symbolik, "wo das Besondere das

Allgemeine repräsentiert\*\*, läßt den Schluß zu, daß sich Symbol und Symbol-Metapher aus mehreren, mitunter auch widersprüchlichen Bedeutungskomponenten zusammensetzen, denn bei jedem Bild mit symbolischer Funktion handelt es sich um eine konkretisierende Gestaltung einer allgemeinen, aus einem ganzen Komplex von Gedanken bestehenden Idee\*\*, deren Vielschichtigkeit das Bild gerecht werden muß.

Daraus wird verständlich, daß die Symbolik in einer Dichtung, die sich mit der Dualität von realem und geistigem Sein beschäftigt und auf der Suche nach einer Synthese beider Seinsformen ist, eine zentrale Rolle spielen muß.

Um die Gesamtstruktur der drei zentralen Themenkomplexe möglichst umfassend zu bestimmen, sind auch die den Schlüsselsymbolen untergeordneten Bilder zu berücksichtigen. Sie sind zwar meist auf eine bestimmte Situation bezogen und repräsentieren nur Teilaspekte, in ihrer Summe vermitteln sie jedoch ein Gesamtbild des jeweiligen Gedankenkomplexes. Bei der Untersuchung dieser Bilder ist aber nicht nur nach deren inhaltlicher Struktur zu fragen, sondern auch nach den Bildbereichen<sup>7</sup>, denen die einzelnen Bilder entnommen sind, und deren Beziehung zueinander. – In vielen Fällen verändert sich, bedingt durch Kontext oder thematische Zuordnung, die Dominanz bestimmter inhaltlicher Komponenten. Daraus läßt sich Verwandtschaft bzw. Gegensätzlichkeit der Begriffe, Motive oder thematischer Bereiche ablesen.

Im Vordergrund soll jedoch der Beweis der Hypothese stehen, daß auch die inhaltliche Struktur der Bilder und somit der

gedankliche Aufbau der drei Hauptthemen vom Prinzip der Synthese zweier Realitäten bestimmt sind.

Einige Symbole weisen schon in ihrem traditionellen Bedeutungsinhalt eine antithetische Struktur auf: Das Symbol des Berges, das in allen Symboltraditionen die Verbindung zwischen Himmel und Erde, das heißt zwischen Diesseits und Jenseits repräsentiert, ist in den beiden Poemen "Poèma gory" und "Poèma konca" als eine Synthese der himmlischen und der irdischen Liebe zu interpretieren. Ebenso können Bilder, die in einem dualistischen Verhältnis zueinander stehen, aber dieselbe Idee verkörpern, ambivalente Begriffe schaffen, wie dies etwa beim Lebens-Begriff der Fall ist. – Die einzelnen Mechanismen der inhaltlichen Synthetisierung und deren Ergebnisse in der Bildlichkeit Cvetaevas sind Gegenstand der folgenden Untersuchung.

## 1. Dichter und Dichtung

Die bildhafte Darstellung von Dichter und Dichtung nimmt insofern in Cvetaevas lyrischem Werk eine Sonderstellung ein, als die Dichtung hier sich selbst thematisiert. Sie bildet das zentrale Thema in Cvetaevas Lyrik, dessen bildhafte Darstellung auch die Gestaltung der beiden anderen Themenkomplexe, Liebe und Tod, mitbestimmt. Daher sind auch die Schlüsselbilder, teils traditionelle teils selbstgeschaffene Symbole<sup>10</sup>, die das bildhafte System der Lyrik Cvetaevas prägen, fast ausnahmslos auf die Dichtung zu

00050416

beziehen.

Die Bedeutungsinhalte einiger dieser Bilder sind so beschaf-

fen, daß sie auch andere Themen repräsentieren, die auf

diese Weise mit der Dichtung in Verbindung treten können. -

Dies gilt etwa für die Liebe, die unter bestimmten Gegeben-

heiten in Opposition zur Dichtung geraten kann. 11

Grundsätzlich sind bei der bildhaften Repräsentation des

Themenkreises Dichtung zwei Typen von Bildern zu unterschei-

den: solche, die die Kluft zwischen Wirklichkeit und Ideal

deutlich erkennen lassen - meist handelt es sich dabei

Symbolgestalten für den Dichter - und solche mit

ambivalentem Bedeutungsinhalt, in denen sich beide Bereiche

überschneiden oder vermischen. Beide Bildtypen haben aber

deshalb synthetisierende Funktion, weil sie niemals nur zu

einem Pol - Realität oder Transzendenz - hintendieren,

sondern weil ihr symbolischer Gehalt von antithetischen Be-

deutungsinhalten bestimmt ist.

a) Der Dichter

Orpheus und Persephone: Der Dichter als Doppelwesen

Die Erkenntnis, daß der Dichter als ein Doppelwesen

seits an seine menschliche Existenz gebunden, andererseits

durch seine dichterische Berufung (sluch) und seine Bemühun-

gen um eine vollkommene Dichtung einem übergeordneten Be-

reich verpflichtet ist, basiert, wie bereits erläutert, auf

Bettina Eberspächer - 9783954792252 Downloaded from PubFactory at 01/10/2019 04:16:35AM Cvetaevas persönlichen Erfahrungen. Als Ausgangspunkt für ihre antithetische Weltsicht bildet diese das Hauptproblem ihrer Lyrik, deren zentrale Figur, der Dichter, von Symbolgestalten aus der griechischen Mythologie, der Bibel und der altrussischen Volksdichtung repräsentiert wird.

Im Mittelpunkt stehen Orpheus und Persephone. Orpheus, für Rilke eine heitere Sängergestalt, die durch ihre Kunst zum Bindeglied zwischen Menschenwelt und Totenreich wird, und "Verkörperung des geistig-seelischen, des künstlerischen Prinzips im Menschen" wird, ist für Cvetaeva eine tragische Gestalt, die den Konflikt zwischen menschlicher Existenz und dichterischer Berufung nicht zu lösen vermag. In dem Gedicht "Est' ščastlivcy i ščastlivicy..." aus dem Jahr 1935 stellt Cvetaeva diesen Konflikt dar und kommt schließlich zu dem Ergebnis, daß dem Dichter für seine "Stimme" (golos) alles andere genommen wird:

"Esli b Orfej ne sośel v Aid Sam, a poslal by golos

Svoj, tol'ko golos poslal vo t'mu, Sam u poroga *lišnim* Vstav, - Evridika by po nemu Kak po kanatu vyšla ...

Kak no kanatu i kak na svet, Slepo i bez vozvrata. Ibo raz golos tebe, poėt, Dan, ostal'noe – vzjato."13

Die Problematik des Orpheus, wie sie hier dargestellt ist, besteht darin, daß seine dichterische Begabung (golos) so untrennbar mit seiner menschlichen Existenz verbunden ist, daß sie nie dem transzendenten Bereich, hier repräsentiert

durch das Totenreich14, ebenbürtig wird. Eurydike, die in Cvetaevas Darstellung zur Symbolgestalt für die vollständige Abkehr vom Irdischen wird, verweigert deshalb beim Anblick Orpheus die Rückkehr auf die Erde, weil sie in ihm die Repräsentation des Menschlichen sieht. Die Unauflösbarkeit des Widerspruchs zwischen Leben und Dichtung basiert darauf, die Dichtung nicht von der menschlichen Existenz des Dichters trennbar ist und daher nicht zur angestrebten Vollkommenheit gelangen kann; der Dichter besitzt zwar die Gabe der dichterischen Gestaltung, sie ist jedoch nur gleichrangig mit dem Bereich des unsichtbaren Seins, wenn sie losgelöst von der Person des Dichters erscheint. Für die Dichtung insgesamt ist dies zwar möglich, nicht aber aus der Perspektive des Dichters, für den Dichtung als geistige die einzig mögliche Seinsform darstellt untrennbar mit der eigenen Existenz verbunden ist.

Auch den Tod des Dichters will Cvetaeva als Resultat der Unlösbarkeit des Konflikts zwischen Leben und Dichtung verstanden wissen: In einem Brief an Rilke bezeichnet sie ihn als "Mord" und setzt den Begriff des Sterbens in Anführungszeichen:

"Jeder Dichter-Tod, ob möglichst-natürlich, ist widernatürlich, d.h. Mord, darum unaufhörlich, ununterbrochen, ewig - im Moment - dauernd. Puschkin, Blok - und um alle zu nennen - Orpheus - kann nie gestorben sein, weil er eben jetzt (ewig!) stirbt. V" każdom" ljubjašćem" - Zanovo, i v" każdom" ljubjašćem" - večno. Darum - kein Trost, bis wir selber nicht >gestorben< [sein werden]. [...] Doch traurig bin ich: die ewig-wahre und wiederkehrende Geschichte von Dichter und [...] Menge, die man doch so gerne los sein wollte!"15

Puškin, Blok und Orpheus - Dichter, die objektiv-faktisch an der Realität gescheitert sind, im Duell bzw. durch Hunger und Mord, - stehen stellvertretend für den Dichter, ihr Tod für den Dichter-Tod als Folge dieses Konflikts. 16 Der Tod Orpheus ist Gedichten als des in zwei "widernatürliches" Phänomen thematisiert. Im sechsten Teilgedicht des Zyklus "Stichi k Bloku" aus dem Jahr 1921 erscheint die Unsterblichkeit des dichterischen Genius in

> "Pustye glaznicy: Mertvo i svetlo. Snovidca, vsevidca Pustoe steklo.

Opposition zur Sterblichkeit des Körpers:

[...]

Ne éta l', Serebrjanym zvonom polna, Vdol' sonnogo Gebra Plyla golova?"<sup>17</sup>

Im Gedicht "Tak plyli: golova i lira"1° ist diese Antithetik durch verschiedene Oppositionen repräsentiert: golova/lira, lira/ guby ("I lira uverjala: mira! / A guby povtorjali: zal'!), krovavyj / serebrjanyj("krovo-serebrjanyj, serebrokrovavyj"). Hier kommt einerseits die innere Spaltung des Dichters, die sich aus dem Konflikt der Lebenssehnsucht und der dichterischen Berufung ergibt, zum Ausdruck; andererseits wird auch das Doppelwesen der Kunst selbst thematisiert, ihre Forderung nach Opfern (krov'))1° und ihr inspiratorisches, befreiendes Wesen (serebro)2°. Durch den Tod des Orpheus scheint jedoch hier die Antithese Leben/Dichtung

aufgehoben:

"Ne lira l'istekaet krov'ju?
ne volosy li - serebrom?"

Die Doppelzugehörigkeit zu zwei Welten und die Anerkennung der in Opposition zum menschlichen Leben stehenden transzendenten Wirklichkeit verkörpert auch Persephone, Tochter des Zeus und der Demeter. Sie wird von Hades entführt und muß schließlich aufgrund eines Abkommens zwischen Zeus und Hades die eine Hälfte des Jahres auf der Erde, die andere im Totenreich verbringen. Als Wegzehrung erhält sie von Hades sechs Granatapfelkerne, die sie das Reich der Toten nicht vergessen lassen sollen<sup>21</sup>. Für Cvetaeva wird der Granatapfelkern zum Symbol für die dichterische Berufung:

"Persefony zerno granatovoe Kak zabyt' tebja v stužach zim? Točno guby, dvojnoju rakovinoj Priotkrivšiesja moim.

Persefona, zernom zagublennaja! Gub uporstvujuščij bagrec, I resnicy tvoi - zazubrinami I zvezdy zolotoj zubec. \*\*22

In "Poèma gory" identifiziert Cvetaeva sich als Liebende und als Dichterin mit Persephone, deren Totenreich durch den Berg repräsentiert ist, dem Symbol für die Idealform der Liebe und – in Anlehnung an die romantische Tradition – auch für die Dichtung<sup>23</sup>. Lippen, Lider und Muschel erhalten dabei ebenfalls symbolischen Wert und unterstreichen das Gespaltensein Persephones. Diese verkörpert den Dichter als Opfer des fordernden Wesens der Kunst ("gub uporstvujuščij bagrec"), der er sich seiner Verpflichtung dem Leben gegen-

über nicht vollständig überlassen kann, denn der eine Teil seiner Existenz ist an irdische Gesetzmäßigkeiten und Pflichten gebunden.

(Eine frühe Andeutung dieser Problematik findet sich in zwei Versen des Gedichts "Ja tebja otvojuju..." aus dem Jahr 1916:

"Ottogo čto ja na zemle stoju - lis' odnoj nogoj, Ottogo čto ja o tebe spoju - kak nikto drugoj."24

Ohne auf die Problematik der Kluft zwischen Realität und Dichtung einzugehen, setzt Cvetaeva hier zemlja und spet' stellvertretend für die Opposition Leben/Dichtung.)

Ein weniger ergiebiges, aber für Cvetaevas poetologische Konzeption der zwanziger Jahre charakteristisches Bild ist in diesem Zusammenhang zu erwähnen, weil es deutlicher als die Gestalt Persephones die Außenseiterstellung des Dichters dokumentiert: In "Poèma konca" identifiziert Cvetaeva die Dichter mit den Juden:

"V sem christiannejšem iz mirov Poėty – židy!"<sup>25</sup>

Diskrepanz zwischen Ideal und Realität sowie eine Sonderstellung sind im Bild des Judentums bestimmte Die Assoziation von den Juden als dem von Gott enthalten: auserwählten Volk wird durch den Gebrauch des Pejorativums žid - statt des neutralen evrej - widerrufen. Durch die der christlichen Welt die Kontrastierung mit wird Außenseiterstellung des Dichters in einer ihm fremd gewordenen Welt deutlich.

Cvetaeva führt die Erkenntnis des Auserwähltseins Ausgestoßenseins, der Diskrepanz zwischen Realität dichterischer Berufung, auf poetischer Ebene zu einer immer Abkehr von der irdischen Existenz. Die stärkeren untersuchten Bilder zeigen, daß Cvetaeva den Dichter tragische Gestalt, dennoch aber als Vermittler zwischen irdischen Realität und dem Ideal künstlerischen der verstanden wissen will. Er wird zu einer Symbolfigur, Synthese der beiden Bereiche repräsentiert - eine eine Synthese, die im Hinblick auf das angestrebte Absolutum zwar unvollkommen erscheint, im Rahmen der menschlichen Existenz Jedoch nicht vollendeter realisierbar ist. In diesem Widerspruch ist die Tragik des Dichters begründet.

## stolpnik und pesechod: Abkehr von der Welt

Mit dem Beginn der dreißiger Jahre entwickelt sich Cvetaevas Selbstverständnis als Dichter vom Bewußtsein der Doppelzugehörigkeit zu zwei Welten und dem Gefühl des Gespaltenseins hin zu einer inneren Abkehr vom irdischen Leben. Dies beweisen nicht nur die Xußerungen in Prosaschriften unc Briefen, sondern auch die Symbolgestalten, die in der später Lyrik Orpheus und Persephone ablösen.

1930 schreibt Cvetaeva in "Poèty s istoriej i poèty bez istorii":

"Pešechod i stolpnik. Ibo poèt bez istorii - ètc stolpnik, ili, čto to že, - spjaščij. Čto by ni

proizchodilo vokrug ego stolpa, čto by ni sozdali (ili razruśali) valy istorii, - on slyšit tol'ko svoe, vidit tol'ko svoe, znaet tol'ko svoe (Ćto by ni razygryvalos' vokrug - on vidit tol'ko svoi sny.) [...]."26

Das an dieser Stelle erstmals entworfene Bild für den Dichter<sup>27</sup>, der Säulenheilige, geht auf eine Einsiedlergestalt der Ostkirche zurück<sup>26</sup>, knüpft aber ebenso an das Schlüsselsymbol der Säule an, das vereinzelt in der mittleren und späten Lyrik auftritt und dessen symbolischer Gehalt die Säule als Repräsentation ewigen Bestehens<sup>29</sup> – aus der antiken Tradition übernommen ist.

Mit diesem Bild nimmt Cvetaeva das Puskinsche Thema "Konflikt Dichter-Menge" in modifizierter Darstellung wieder auf: In den zwanziger Jahren in Zusammenhang mit der Gestalt Orpheus' als Ursache für den "Dichter-Tod" erkannt, erscheint der Gegensatz poët/tolpa hier insofern weitgehend aufgehoben, als er für den Dichter nicht mehr von Bedeutung ist. Für ihn gilt nur noch das "Seine" (svoe), d.h. der von ihm geschaffene Bereich der Dichtung. Allerdings resultiert auch diese Haltung aus der Erkenntnis Cvetaevas, daß im irdischen Leben für sie kein Platz mehr sei, wie aus einem Brief an Ivask zu entnehmen 1st:

"[...] mne v sovremennosti i v buduščem - mesta net. [...]. (sejćas stoju na svoej poslednej nezachvaćennoj [pjadi? propuščennoe slovo. Ju.I.] tol'ko potomu čto na nej stoju [...]: kak pamjatnik - sobstvennym vesom, kak stolpnik na stolbu.) "30

Noch deutlicher wird der symbolische Gehalt von stolp und stolpnik im ersten Teilgedicht des Zyklus "Stol":

"Stolp stolpnika, ust zatvor -Ty byl mne prestol, prostor -Tem byl mne, čto morju tolp Evrejskich - gorjaščij stolp!"31

Die Säule wird hier in Analogie zum Tisch zum Halte- und Zufluchtspunkt, zu einem der irdischen Existenz übergordneten Freiraum (prestol, prostor) - Hinweis darauf ist auch die paronomastische Verbindung von stol und stolp. Die latente Aktualität des Konflikts Dichter / Hense deutet der Reim tolp / stolp an.

Mit der Paronomasie stol/stolp ist außerdem die Gleichsetzung des Säulenheiligen mit dem Dichter vorgegeben, der hier durch das lyrische Ich vertreten ist. Es besteht also eine inhaltliche Parallelität zwischen der Metapher "stolp stolpnika" und dem einleitenden Vers "Moj pis'mennyj vernyj stol!" Aufgrund dieser Analogie wird stolp ebenso wie stol zu einer Repräsentation der Synthese des geistigen und des materiellen Bereichs. 32 Als ein direktes Pendant zum Bild des Säulenheiligen ist das des Fußgängers (pešechod) zu verstehen, wie Cvetaeva in ihrer eingangs zitierten Definition des stolpnik andeutet.

Der Gedichtzyklus "Oda pešemu chodu" aus dem Jahr 1934, von Cvetaeva vollständig mit "Oda pešemu chodu — s soderžaščej v nej kontrodoj" betitelt<sup>33</sup>, preist in zum Teil ironisierender Weise den Fußgänger in der Gegenüberstellung zur technisierten Welt.

Für die Interpretation des pešechod als Bild für den Dichter sprechen die zahlreichen Varianten und Entwürfe, in denen

der Bezug zur Dichtung deutlicher wird als in der Endfassung selbst:

"Mne i kryl'ev ne nado Zastilajuśčich vys'! Ved' i bogi Ellady K ljudjam speśivalis'!"34

Daß das Zufußgehen als Symbol für dichterisches Schaffen hier explizit an die Stelle der vor allem in den zwanziger Jahren häufig verwendeten Flugbilder gesetzt wird, spricht ebenso wie der biographische Bezug des Gedichts für eine solche Interpretation: Die "Ode" entstand in der Zeit der Bekanntschaft Cvetaevas mit dem jungen Dichter Gronskij, mit dem sie ihre Vorliebe für ausgedehnte Fußmärsche teilte und der später in einem ihm gewidmeten Aufsatz als "Pesnik alpinist" erscheint.35

Die Verbindung zum Berg-Symbol, auf die der metaphorische Titel dieses Aufsatzes hinweist, ist auch in der "Ode" angedeutet:

"Slava gospodu v nebe -Bogu sil, Bogu carstv -Za granit i za ščeben' I za špat i za kvarc." 36

Die Gegensätzlichkeit der Bereiche Leben und Dichtung ist durch die Opposition Fußgänger/Auto repräsentiert:

"Gde predel reziny, Tam prostor dlja nogi. Ne chvataet benzinu? Vzdochu - chvatit v grudi!"<sup>37</sup>

Wie im Zyklus "Stol" so erscheint auch hier die räumliche

Unbegrenztheit als Charakteristikum der Welt des Fußgängers: dieser unrealistisch und hyperbolisch anmutenden Gegenüberstellung wird der Fußgänger zur Symbolgestalt erhoben, zugleich entsteht ein Bezug zur geistigen Realität.

In einem Brief an Ivask nimmt Cvetaeva diesen poetischen Gedanken noch einmal auf, indem sie der technisierten das mythologische Totenreich des Orpheus und der Persephone gegenüberstellt.36

Gegen die Interpretation des pesechod als Verkörperung des Dichters spricht eine Stelle aus den Aufzeichnungen Cvetaevas, an der sie das - rein organische - Herz des Fußgängers Herz - die Seele - des Dichters gegen das abgrenzt: ("Serdce ne poèta a pešechoda".)39

Was auch Cvetaeva mit der Gestalt des Fußgängers beabsichtigte. ob sie sie - bewußt oder unbewußt - als Symbol für den Dichter oder als Bild für ihre eigene psychische Situation in den dreißiger Jahren einsetzt -, der Fußgänger paßt in die Reihe der Symbolgestalten der späten Lyrik, in der sich eine innere Loslösung von den Gegebenheiten der menschlichen Existenz deutlich abzeichnet. Die Kluft zwischen der sichtbaren Wirklichkeit und dem geistigen Bereich der poetischen Darstellung, die die Symbolgestalten der zwanziger Jahre wesentlich bestimmt, ist zwar auch in den späten Bildern für den Dichter stolpnik und pesechod noch wahrnehmbar, der geistige Bereich tritt jedoch immer mehr in den Vordergrund.

Einen Gegenpol zu diesen Bildern stellt eine andere Symbol-

gestalt aus der griechischen Mythologie dar, in der die Opposition sichtbare Welt / unsichtbare Welt aufgehoben wird, da eine Komponente, das Sichtbare, nicht mehr relevant Eurydike verkörpert mit ihrer völligen Abkehr vom irdischen Dasein bereits eine verabsolutierte Idealgestalt, die nur die unsichtbare Seite, das bylie existiert.40 Hinblick auf Eurydike erscheint die Synthese in den Ιm Symbolgestalten Orpheus und Persephone, stolpnik und pešechod unvollkommen, weil in ihnen die Polarität der Bereiche problematisiert ist. Dennoch sind sie als synthetisierende Bilder für den Dichter zu verstehen, denn repräsentieren eine Verbindung zum transzendenten Bereich innerhalb der menschlichen Existenz.

## b) Dichtung

## Feuer - Inspiration und Bedrohung

Der Komplex der Feuersymbolik bildet den Übergang von der durch persönliche Erfahrungen geprägten bildhaften Gestaltung dichterischer Arbeit und Existenz zu den abstrahierenden und synthetisierenden Symbolen für die Dichtung als geistigen Bereich.

Der Bildkomplex des Feuers reicht vom Bild des Vogels Phoenix über die Flamme bis hin zu den Bedeutungskomponenten Hitze, Leidenschaftlichkeit, Helligkeit und grausame Verzehrung, die sich zu einem ambivalenten Symbol für die Dichtung vereinen. In der frühen Lyrik ist der Symbolgehalt des

Feuers nur angedeutet, der Bezug zu Dichter und Dichtung noch vage: Der Feuervogel in dem Maksimilian Volosin gewidmeten Gedicht "Žar-ptica" \*\* scheint zwar als Bild für die Inspiration konzipiert zu sein, ein eindeutiger Bezug fehlt jedoch.

In dem Gedicht "Idite Že! - Moj golos nem..."42 erscheint das Feuer als Attribut des Dichters, vertreten durch das lyrische Ich ("Ne slepnut' na moem ogne"). Das Bild der zwei Flammenflügel ("dva plamennych kryla"), das als Vorausnahme des roten Reiters im Poem "Na krasnom kone" gelesen werden kann, ist jedoch mit der christlichen Vorstellung vom Jüngsten Gericht verbunden.

Erst 1918 erscheint das Feuer als Repräsentation der inspiratorischen Kraft. In dem Gedicht "V černom nebe slova načertany..." spielt Cvetaeva zwar auf die Pfingstsymbolik an, die das Erscheinen des Heiligen Geistes als Flamme darstellt ("Legkij ogon' nad kudrjami pljašuščij"), überträgt aber das biblische Symbol auf die Dichtung, was bereits der erste Vers des Gedichts andeutet. In den beiden letzten Versen wird die Flamme über den Häuptern explizit mit der dichterischen Inspiration gleichgesetzt:

"Legkij ogon' nad kudrjami pljašuščij, - Dunovenie - Vdochnovenija!"

Inspiration meint allerdings hier ebenso wie in dem einige Monate später entstandenen Gedicht "Čto drugim ne nužno..." 44 ein allgemeineres Bewußtsein schöpferischer Kraft als das poetologisch präzise mit dem Begriff sluch

bezeichnete "Hören auf die Dinge":

"Čto drugim ne nužno - nesite mne: Vse dolžno sgoret' na moem ogne! Ja i žizn' manju, ja i smert' manju V legkij dar moemu ognju."

Das Feuer-Symbol, das hier bereits die Vernichtung als Bedeutungskomponente enthält - Cvetaeva identifiziert sich mit dem Vogel Phoenix: "Ptica-Feniks ja, tol'ko v ogne poju!" - steht für eine über allem stehende inspiratorische und schöpferische Kraft, die aber ambivalent und widersprüchlich erscheint: Die Struktur des Gedichts ist von einer antithetischen Bildlichkeit bestimmt:

Die Antithesen hoch / tief ("Vysoko gorju i gorju do tla") und hell / dunkel ("I da budet vam noč' svetla") sind die grundlegenden antithetischen Repräsentationen der Dichtung. Die Metapher "legkij koster" basiert in Anknüpfung an die Schnee- und Feuer-Symbolik Bloks\* auf den einander antithetisch gegenüberstehenden Farbsymbolen Rot und Weiß, die in Cvetaevas Dichtung für die symbolische Repräsentation der Liebe eine zentrale Rolle spielen.

"Ognevoj fontan" vereinigt die beiden gegensätzlichen Elemente Feuer und Wasser in sich und stellt die Inspiration als hervorsprudelnde Kraft dar.

Die Identifikation mit dem Phoenix impliziert zwar Zerstörung, zugleich aber Erneuerung durch das Feuer; der Aspekt
der Reinigung und Auferstehung aus der Asche ist schon in
dem drei Jahre später entstandenen Poem "Na krasnom kone"46
aufgehoben: Der rote Reiter repräsentiert eine Inspiration,

die den Ausbruch aus der irdischen Existenz und eine unkonventionelle künstlerische Darstellung ermöglicht, dafür aber Opfer fordert - Cvetaeva grenzt durch die Gegenüberstellung von Muse und geflügeltem Reiter ihre eigene dichterische Konzeption von denen ihrer Zeitgenossen ab<sup>47</sup>.

Die drei Hauptteile des Poems stellen drei Formen der Liebe dar - die Liebe eines Mädchens zu seiner Puppe, religiose und die erotische Liebe - , deren Opfer in jedem Fall von der inspiratorischen Kraft gefordert wird. Die Beziehung des Reiters zum Feuer deutet die Symbolfarbe Rot bereits an: Der erste Hauptteil stellt aus der Perspektive eines Mädchens, dem seine Lieblingspuppe zu verbrennen droht, eine Feuersbrunst dar; als Opfer für die Rettung fordert der Reiter die Puppe für sich und gerät damit eine direkte analoge Beziehung zur vernichtenden Macht Feuers. Oberdies wird in der christlichen Symboltradition ein Reiter auf einem roten Pferd als Bote des Krieges verstanden 40, ein Symbolinhalt, der auch in Cvetaevas Poem eine Rolle spielt, denn er deutet auf die innere Spaltung des Dichters in seinem Verhältnis zur Dichtung hin. Am Ende dritten Hauptteils repräsentiert der rote Reiter des schließlich leidenschaftliche Liebe, die dadurch mit dichterischen Inspiration identisch wird:

> "I žepot: Takoj ja tebja želal! I rokot: Takoj ja tebja izbral, Ditja moej strasti - sestra - brat -Nevesta vo l'du - lat!"

Das Feuer und die Farbe Rot symbolisleren eine elementare

Leidenschaftlichkeit - den Ursprung der Liebe wie der Dichtung. Indem Liebe und Dichtung einerseits von ihrem Ursprung her als identisch dargestellt sind, andererseits aber, repräsentiert durch die Antithese oben / unten, gegensätzlich erscheinen, gerät die Dichtung in Opposition zu sich selbst:

"Revnivaja dlan', - tvoj prazdnik! Primi ogon'! No čto - s vysoty - za vsadnik, I ćto za kon'?"

Das opferfordernde, besitzergreifende Wesen der Kunst, symbolisiert durch das Feuer, steht im Gegensatz zu ihrem hohen Ziel. Das Bild des geflügelten Reiters auf dem roten Pferd vereinigt die Feuersymbolik mit dem Komplex der Flugbilder und stellt damit das erste vollkommene synthetisierende Bild der Dichtung in Cvetaevas Lyrik dar.

### Wasser - Überwindung von Zeit und Raum

Das Element Wasser ist in Cvetaevas Lyrik fast ausschließlich durch das Bild des Meeres vertreten, dessen symbolische
Qualität auf die Faszination von Puškins Gedicht "K morju"
zurückzuführen ist. – In dem 1933 entstandenen Essay
"Poèty s istoriej i poèty bez istorii" erscheint es auch
theoretisch begründet:

"Kogda prichodis' k morju - i k liriku - to ideš' za tem že, a ne za novym, za povtoreniem, a ne za prodolženiem. [...] Kogda ideš' k morju i k liriku, ideš' ne za nevozvratnost'ju tečenija, a za vozvratnost'ju voln, ne za nepovtorimost'ju

mgnoven'ja i ne za prechodjaščim, a imenno za povtorjaemost'ju morskich i liričeskich nepredvidennostej, za neizmennost'ju smen i peremen, za neminuemost'ju sobstvennogo izumlenija imi."50

Der Aspekt, unter dem Cvetaeva Meer und lyrische Dichtung gleichsetzt, ist die ständige Wiederholung eines bestimmten inneren Strukturprinzips, das aber immer neue Gestaltungsformen ermöglicht:

"Volna vsegda vozvraščaetsja, i vorvraščaetsja vsegda inoju. [...] Čto takoe volna? Struktura i muskul. To že i v lirike." 51

Dies thematisiert Cvetaeva in ihrer Lyrik bereits 1920: In dem Gedicht "Kto sozdan iz kamni, kto sozdan iz gliny..." dem Gedicht sie sich unter Berufung auf ihren Vornamen Marina, der hier bildhafte Bedeutung erhält, mit dem Schaum des Meeres:

"Kto sozdan iz kamni, kto sozdan iz gliny, A ja serebrjus' i sverkaju! Mne delo - izmena, mne imja - Marina, Ja - brennaja pena morskaja."

Die Opposition ja - drußie 63, die bestimmend für die Struktur des Gedichts ist, steht für den Gegensatz von menschlicher Existenz und Dichtung: Cvetaeva grenzt ihr eigenes Sein als Dichterin vom Mensch-Sein, repräsentiert durch die auf die Schöpfungsgeschichte anspielende Wendung "kto sozdan iz gliny", ab. Formal wird diese Abgrenzung durch den Versanschluß "a ja" sowie durch die gegensätzliche grammatikalische Struktur des zweiten Verses hervorgehoben: Der Gegensatz von Substantiven im ersten ("iz kamnja", "iz

gliny") und Verben im zweiten Vers ("serebrjus'", "sverkaju") betont die ebenfalls strukturbestimmende Opposition starr / beweglich .

Izmena im folgenden Vers kann als Untreue des lyrischen Ichs (Marina) der menschlichen Gattung gegenüber verstanden werden, da es sich von ihr distanziert<sup>64</sup>: Izmena impliziert damit, daß es sich bei dem lyrischen Ich um ein Wesen handelt, das seine Doppelweltlichkeit überwunden hat und sich nun selbst den Namen Marina gibt: Er soll seine Zugehörigkeit zu einem anderen Seinsbereich dokumentieren. 65

Die Parallelität der beiden Vershälften hat dabei synthetisierende Funktion.

In der zweiten Strophe verstärkt sich die Polarität von starr und beweglich, und hinzu kommt die Antithese räumliche Begrenzung. / Grenzenlosigkeit:

"Kto sozdan iz gliny, kto sozdan iz ploti Tem grob i nadgrobnye plity... - V kupele morskoj kreščena - i v polete Svoem - neprestanno razbita!"

Die ersten beiden Verse weisen wiederum auf die Körperlichkeit der menschlichen Existenz und ihre zeitliche Begrenzung
durch Geburt ("sozdan") und Tod ("grob") hin: Das menschliche Dasein wird damit als ein Phänomen mit Anfang und Ende
gekennzeichnet.

Das Bild der Grabplatten, das für die Endgültigkeit des Todes steht, knüpft an den Anfang des Gedichts an: In ihm schließt sich der Kreis: iz kamnja - iz gliny - iz ploti - nadgrobnye plity.

Körperlichkeit und Begrenztheit durch Anfang und Ende als Kennzeichen der menschlichen Existenz treten in Opposition zum nicht-körperlichen, sich ständig erneuernden Wesen des lyrischen Ichs: In den Versen 7 und 8 ist weder von Geburt noch von Tod, weder von einem Anfang noch von einem Ende die Rede. "Neprestanno razbita" impliziert ebenso wie das Adjektiv "brennyj" in Vers 4 ununterbrochene Erneuerung, d.h. Endlosigkeit.

"V polete svoem" ist in Anknüpfung an den Komplex der Flugbilder als erste Andeutung räumlicher Ungebundenheit zu verstehen, die im letzten Vers noch einmal aufgenommen wird: "vysokaja pena morskaja."

In der dritten Strophe treten das menschliche Herz und die Seele, repräsentiert durch das Bild der Locken<sup>56</sup>, in Opposition zueinander:

"Skvoz' každoe serdce, skvoz' kazdye seti Prob'etsja moe svoevol'e. Menja - vidiš' kudri besputnye èti? -Zemnoju ne sdelaeš' sol'ju."

"Set'" als Netz für den Fischfang und "zemnaja sol'" als lebenswichtiger Stoff stehen einerseits für Eingrenzung und Festlegung, andererseits für Nutzbarmachung, für Maßnahmen, die von den "anderen" zur Existenzsicherung vorgenommen werden. Das lyrische Ich entgeht ihnen durch sein Anders-Sein: Diese Strophe ist somit als poetologische Aussage und Vorausnahme der theoretischen Außerungen Cvetaevas in "Iskusstvo pri svete sovesti" zu lesen.

Auf bildlicher Ebene ist die letzte Strophe eine Variation

Starrheit und Unbeweglichkeit als Charakteder ersten. ristika der menschlichen Existenz sind durch das Bild "granitnye vaši kolena" repräsentiert<sup>58</sup>. Beweglichkeit Unbegrenztheit des lyrischen Ich durch das Verb "[s každoj volnoj] voskresaju". Das Verb voskresat' impliziert einen Obergang vom Leben zum Tod und vom Tod zum Leben. zdravstvuet", in herkömmlicher Bedeutung in direktem zur menschlichen Existenz stehend. kennzeichnet hier Form des Seins, den sich ständig wiederholenden Wechsel von Vernichtung und Erneuerung ohne Anfang und Ende. Dieses Gedicht, in dem Cvetaeva die Dichtung nicht nur als einen in Opposition zur realen körperlichen Existenz stehenden Bereich darstellt. sondern sich auch mit ihr identifiziert, ist die poetische Gestaltung einer abstrakten die erst zwölf Jahre später wieder in dem Essay "Epos i lirika sovremennoj Rossii" erscheint<sup>59</sup>.

Wenn Cvetaeva sich mit dem ständige Erneuerung und Endlosigkeit repräsentierenden Meerschaum identifiziert, versteht sie sich letztlich als eine Verkörperung des immer gleichbleibenden Prinzips der Dichtung. Haring, als Name des lyrischen Ichs Hinweis für dessen reale Existenz gleich Zeichen für die Zugehörigkeit zu einem übergeordneten wird dabei auf inhaltlicher und formaler Ebeneso zu Sein, einem synthetisierenden Bild für den Dichter als Verkörperung des poetischen Prinzips.

Darüberhinaus stellt Harina den einzigen direkten Bezug Dichtung her - in der Bildlichkeit des Gedichts ist er sekundär über die poetologischen Schriften erkennbar.

In deutlichere Beziehung zur synthetisierenden Funktion der Dichtung tritt das Meer im Poem "S morja"<sup>61</sup>. Als fiktiver Brief angelegt beschreibt es eine durch den Traum entstandene Verbindung zwischen dem Atlantischen Ozean (Cvetaeva) und Moskau (Pasternak)<sup>62</sup> und ist daher als Fortsetzung des Zyklus "Provoda" zu verstehen.<sup>63</sup>

Bereits in der frühen Lyrik bringt Cvetaeva Traum und Heer miteinander in Verbindung, ohne dabei die symbolische Qualität des Meeres weiterzuentwickeln:

"Mečty innye mne poddal Bog: Morskie oni, morskie."64

Indem sie jedoch diese auf überrealer Ebene bestehende Beziehung als "unser Poem" bezeichnet ("Nasej poème / Cenzor - zarja"), stellt sie einen direkten Bezug zur Dichtung her. Das Meer repräsentiert zunächst die inspiratorische Kraft:

"Čestnoe slovo Ja, ne pis'mo!

Volnoj cezury Nrav. [...]."

Die Welle wird in Verbindung mit dem u.a. in der Poetik verwendeten Begriff der Zäsur zum Bild für ein neues Strukturprinzip, das das Meer, die Dichtung und den lyrischen Brief gleichermaßen bestimmt, und ist in diesem Bedeutungszusammenhang direkt auf die eingangs zitierte Passage aus "Iskusstvo pri svete sovesti" zu beziehen. 65 Bestimmend für die symbolische Qualität des Meeres ist auch die ständige Veränderung, die als Spiel ("more igralo"), als

Wechsel von Geben und Nehmen ("More igralo, a ja brala, / More igralo, a ja klala / [...] / Muza terjala, volna brala.") und schließlich als Mühlrad dargestellt ist. Aus dem Bild des Mühlrads entwickelt sich eine Kette teils sprachlicher, teils assoziativer Beziehungen:

"Mel'nja ty mel'nja, morskoe kolo! [...]

Vot tol'ko vygovorjus' - i ticho. More! prekrasnaja mel'nićicha, Mesto, gde na meli Meloć' - i nas smeli."

Mit dem Mühlrad assoziiert Cvetaeva Schuberts Liederzyklus "Die schöne Müllerin", der über das Motiv des Klangs den Bezug zum Meer herstellt ("Valy, zvuci, chvala"). Mel'nja und mel'ničicha wiederum sind durch Paronomasie mit mel' und meloč' verbunden. Die innere Beziehung dieser Einzelbilder wird durch die Definition des Lebens als Strandgut deutlich ("Žizn'? Nedochvat vody // Nadokeanskoj."). Die aus verschiedenen Schichten des Meeres angespülten Gegenstände repräsentieren die einzelnen Schichten des Seins.

Als Gabe (dar) an Pasternak wird ein Seestern in seiner Vollkommenheit schließlich zu einem synthetisierenden Symbol für eine vollkommene Traum-Begegnung, und damit für eine vollkommene Form der "poèma":

"No pripasla tebe naposledki Dar, na kotorom stroj: More rodnit s Moskvoj,

Sovetorossiju s Okeanom Respublikancy - rukoj šuana -Sam Okean-Velik. Slet. Nacepi na šlyk.

I doloži mužikam v kolos'jach, Čto na šlyke svoem kraše nosjat Krasnoj – ne ver': vrazdu Klassov – morej zvezdu!

Masterovym uze i čužezemcam Koli otstali ot Vifleemskoj, [...]."

Auf poetischer Ebene repräsentiert der Stern als Grundform der Vollkommenheit zum einen das sprachliche Ideal vollendeter bildhafter Ausdrucksweise, wie aus der Metapher "Žizn'? Nedochvat vody nadokeanskoj" abzuleiten ist<sup>66</sup>, zum anderen ein ideelles Grundprinzip der Dichtung, den \*\*luch\*, wie die Metapher "volnoj cezury nrav" zu Anfang des Gedichts andeutet.

Auch der Traum, der anfangs als Realität erscheint, wird zum Symbol für eine von diesen beiden Grundprinzipien bestimmten Dichtung:

"Vplot', a ne tesno Ogn', a ne dymno. Ved' ne sovmestnyj Son, a vzaimnyj."

Das das Poem beschließende Bild von Brauenbögen als "Auswege aus der Sichtbarkeit" ist wieder auf die symbolhafte Funktion von Marina zu beziehen. Die letzte Strophe ist eine Beschreibung der Physiognomie Marinas:

"V Boge, drug v druge. Nos, dumal? Mys! Brovi? Net, dugi Vychodi iz

Zrimosti."

Die Bögen (dugi) sind auf die den Sichtkreis begrenzenden Augenbrauen zu verstehen; auf das Meer bezogen bedeuten sie jedoch die Linie des Horizonts, die vom Ufer aus gebogen erscheint.

Das Oberschreiten der Grenzen des Sichtbaren wird hier durch den gemeinsamen Traum möglich, der als Bild für Orientierung an den poetischen Grundprinzipien gemeinsame verstanden werden kann, denn das Verlassen der sichtbaren Realität setzt neue Möglichkeiten der Wahrnehmung und der sprachlichen Darstellung voraus. Das bedeutet jedoch nicht, daß die Komponente des Sichtbaren völlig bedeutungslos wird; Bild des Strandguts ist ein Hinweis darauf. Das Meer das repräsentiert zunächst die geistige Verbindung zwischen Dichtern Cvetaeva und Pasternak und wird schließlich zum Sinnbild für die Synthese der sichtbaren Realität der unsichtbaren, Jenseits des Horizonts liegenden Transzendenz.

## Flug und Höhe - Loslösung vom Irdischen

Die Flug- und Höhenbilder stellen den umfangreichsten Bildkomplex in Cvetaevas Lyrik dar und knüpfen an die Symboltraditionen der Antike, des Christentums und der Romantik an:
Der Vogel symbolisiert in der antiken Tradition im Hinblick
auf seine Doppelnatur die Seele der Götter und Genien, in
der christlichen die nicht-materielle Wirklichkeit. 7 In der
Romantik gehören Flug- und Höhenbilder zu den dominierenden

Bildgruppen; Himmel und Wolken repräsentieren in der deutschen Romantik Befreiung, Streben zum Jenseits und Transzendierung des Irdischen.

Cvetaeva orientiert sich zunächst an der romantischen Symboltradition, indem sie, möglicherweise in Anlehnung an Puškin<sup>6,9</sup>, vom Symbol des Adlers ausgeht. Es erscheint in dem an Mandel'štam gerichteten Gedicht "Nikto ničego ne otnjal..." aus dem Jahr 1916 erstmals als Bild für den Dichter:

"Ja znaju, naš dar - neraven, Moj golos vpervye - tich. Čto Vam, molodoj Deržavin, Moj nevospitannyj stich!

Na strašnyj polet krešču Vas: Leti, molodoj orel! Ty solnce terpel, ne scurjas', -Junyj li vzgljad moj tjažel?"

Ore! hat hier noch nicht die Funktion einer symbolischen Repräsentation des Dichters, sondern ist eine allegorische Benennung des Dichters Mandel'stam. Die Parallelität zu "molodoj Derźavin" deutet daher auf eine allgemeinere Gültigkeit des Bildes im Hinblick auf die dichterische Tradition hin.

Das Bild der Taufe, das diese Namensgebung als feierlichreligiösen Akt erscheinen läßt, kann als Aussage über den
Stellenwert und das Gewicht bildhaften Sprechens verstanden
werden. Der Akt der bildlichen Benennung bedeutet für das
Benannte eine Hervorhebung im Sinne einer Verallgemeinerung
und Entindividualisierung: In der dritten Strophe, in der

von der Dichtung Mandel'stams die Rede ist, ändert Cvetaeva die Anredeform ebenso wie die Form bildhaften Sprechens. Die Dichtung, in den beiden ersten Strophen als "Gabe" (dar), "Stimme" (golos) oder "Vers" (stich) bezeichnet, erscheint hier als "strašnyj polet" - diese dichotome Metapher hat ihre Entsprechung im dritten Vers ("Ty solnce sterpel, ne ščurjas'"), der die Sonne als absolutes Ziel des Fluges und zugleich als vernichtende Kraft darstellt.

Auch die Haltung des lyrischen Ichs ändert sich: Während Cvetaeva in den ersten beiden Strophen ihre eigene Dichtung in den Hintergrund stellt und von einer "Ungleichheit Begabungen" spricht, deuten der Akt des Taufens sowie Metapher "straśnyj polet" Oberlegenheit an, da sie bestimmtes Wissen über das Wesen der Dichtung implizieren. 71 der Handhabung des Adler-Symbols in diesem Gedicht In bereits eine Eigenständigkeit in der Gestaltung der und Höhen-Symbolik erkennbar: Die vom Konflikt zwischen und Realität geprägte Existenz des Berufung Dichters ("straśnyj polet") wird einer idealen Form dichterischen Seins gegenübergestellt: "Ty solnce sterpel, ne ščurjas'". Der Dichter erscheint hier nicht, wie in den Symbolgestalten Orpheus und Persephone, als tragische bipolare Gestalt. Der Flug des Adlers zur Sonne stellt vielmehr die zwischen den beiden Polen Realität und Absolutum dar, und der Dichter wird zum Überwinder der Kluft zwischen Wirklichkeit und Ideal. Während es sich bei Orpheus und Persephone sowie bei stolpnik und pešechod um Repräsentationen des Dichters handelt, deren synthetisierende Qualität auf den

Rahmen der irdischen Existenz beschränkt bleibt, ist der Adler bereits als Bild für die dichterische Idealgestalt zu verstehen. Irdische Existenz und sichtbare Realität treten in den Hintergrund. Das angestrebte Absolutum wird im Bild der Sonne sichtbar, einem Bild, das in seiner Ambivalenz dem Komplex der Feuersymbolik zuzuordnen ist.

In dem im gleichen Jahr entstandenen Zyklus "Stichi k Bloku" repräsentieren Engel und Schwan diese ideale Dichtergestalt:

Bei den Bildern ist die Symbolfarbe Weiß, die in ihrem Bedeutungsinhalt an die Farbsymbolik Bloks anknüpft<sup>72</sup>, sowie die Zugehörigekeit zu zwei Bereichen – Wasser bzw. Erde und Luft – gemeinsam. Die Farbe Weiß, Symbol für den geistigen Seinsbereich<sup>73</sup>, verlegt jedoch den Schwerpunkt auf die Transzendenz, so daß die Doppelzugehörigkeit nicht wie bei den Symbolgestalten, die den Dichter in seiner realen Konfliktsituationen darstellen, problematisiert wird.

Der Schnee als Attribut des Dichters ("snegovoj odet", "snegovoj pevec", "snežnyj lebed'") 74 ist ein direktes Zitat Bloks und steht für die leidenschaftliche Hingabe an die Absoluta Liebe und Dichtung 75. – Mit diesem Symbolgehalt erscheint sneg noch einmal in einem an Sergej Efron gerichteten Gedicht aus dem Jahr 1940: "Ty sneg mne byl." 76 Adler, Schwan und Engel, Bilder für eine an der Transzendenz orientierte Idealgestalt des Dichters, bilden den Ausgangspunkt für die Entwicklung der Flug- und Höhen-Symbolik Cvetaevas. Noch im Gedichtband "Versty" beginnt sich eine

Veränderung abzuzeichnen: Der Schwan repräsentiert in dem Gedicht "Razletelos' v serebrjanye drebezgi..." Inspiration, Kreativität und poetische Realität. Ausgangspunkt für diese Deutung ist die Symbolfarbe Silber, die in der symbolistischen Tradition Sinnbild für kreative Phantasie, künstlerisches Schaffen und Poetisierung der Realität ist. Sie stellt ein paralleles Symbol zum Schwan dar. Mit Ausnahme der letzten sind alle Strophen zweigeteilt, wobei jeweils zwei Verse von der Silber-Symbolik und zwei vom Bild des Schwans bestimmt sind. Ein inhaltlicher Zusammenhang zwischen den beiden Strophenhälften ist nur aufgrund der Parallelität der geschilderten Vorgänge erkennbar:

"Iz oblačnoj vysi vypalo Mne prjamo na grud' - pero. Ja segodnja vo sne rassypala Melkoe serebro.

Serebrjanyj klič - zvonok. Serebrjano mne - pet'! Moj vykormyš! Lebedenok! Chorośo li tebe letet'?"

Das Herabfallen der Feder vom Himmel und das Ausstreuen des Silbers sowie singen und fliegen werden auf formaler Ebene durch Reime, die die jeweiligen Schlüsselwörter miteinander verbinden, als parallele Vorgänge bzw. Tätigkeiten gekennzeichnet: uypalo/ rassypala, pero/ serebro, pet'/ letet' 79. Zuonok läßt sich auf den poetologischen Terminus zuuk zurückführen; lebedenok ist daraus als Symbol für die inspiratorische Wahrnehmung, das ideelle Stadium eines poetischen Werks zu erschließen.

(Für das Freiwerden geistiger Kräfte steht in einem Gedicht

dem Band "Remeslo" über den Tod Igors das Bild des freigelassenen Vogels ("Duch ot ploti kosnoj beret razvod, / Ptica kletke kostnoj daet razvod, "80). das im Poem "Na krasnom kone" die dichterische Inspiration repräsentiert: "Vsech ptic moich - na svobodu puskal."81)

In den zwanziger Jahren ersetzt der Flügel in den meisten Fällen das Vogel-Symbol. In den Bänden "Versty II" "Remeslo" wird er zum dominierenden Bild für geistige und seelische Befreiung, was nicht zuletzt auf die materielle und psychische Situation Cvetaevas in den Jahren 1920-1922 zurückzuführen ist. 62

Im fünften Teilgedicht des Zyklus "Blagaja vest'", entstanden anläßlich eines ersten Lebenszeichen Efrons . steht das leitmotivisch im Refrain "O kryl'ja moi, / Žuravli-korabli" auftretende Bild des Fliegens für eine geistig-seelische Verbindung zu Efron. Cvetaeva spielt in diesem Gedicht sowohl auf die Heimkehr des Odysseus ("Mež Scilloju - da! -/ I Charibdoj grebli") als auch auf die durch Revolution und Bürgerkrieg verlorengegangenen geistigen und religiösen Werte an (" i vot uže kupol / Sofijskij - vdali..."). Obwohl der synthetisierende Charakter bereits erkennbar ist, wird direkter Bezug zur Dichtung noch ebenso deutlich wie in ein den anderen Gedichten der Jahre 1917-2264, in denen Cvetaeva Flugbilder einsetzt. Das Bild des Flügels besitzt hier einen weiter gefaßten Bedeutungsinhalt: Es repräsentiert in ähnlicher Weise wie der Traum im Poem "S morja" die Verbindung zu einem geistigen Bereich, in dem auch die Dichtung ihren Ursprung hat. Ein Bezug zu ihr kann insoweit hergestellt werden, als das Gedicht von sich selbst als Verbindungsglied zu einer Vergangenheit spricht, die Efron selbst und seine Zugehörigkeit zur Weißen Armee repräsentiert: Es neben der Sophienkathedrale auch jat' und er'als Re-Kultur ("Na krik dlinnopräsentanten einer vergangenen kljuvyj / -S erem i s jatju!").

1923 greift Cvetaeva auf diesen Bedeutungsinhalt des Flügel-Symbols zurück, indem sie für die geistig-dichterische Verbindung mit der Vergangenheit ein neues Symbol kreiert: Im Gedicht "Rel'sy"65 erscheinen die Schienen als Bild für die Oberwindung zeitlicher und räumlicher Grenzen. Puškin-Zitat ("Puškinskoe: skol'ko ich, kuda ich / Gonit! (Minovalo - ne pojut!)"), die Anspielung auf die biblische Erzählung von Lots Weib und die Erwähnung Sapphos sind Bezugspunkte des Gedichts, die das Motiv der Trennung des Abschieds gemeinsam haben. Die poetische Verknüpfung dieser drei voneinander unabhängigen Personen und belegt den symbolischen Gehalt von rel'sy und dokumentiert, daß das Gedicht von sich selbst spricht.

Darüberhinaus knüpft Cvetaeva mit dem Symbol der Schienen an ihren einige Monate zuvor entstandenen Zyklus "Provoda" dem die Leitungsdrähte die poetische und/ seelische Verbindung zwischen ihr und Boris Pasternak symbolisieren. Angemessen erscheint deshalb die Interpretation des Flügel-Symbols als Hilfsmittel einer auf geistig-seelischer stattfindenden Begegnung: Der Gedichtzyklus "Georgij"66, der Sergej Éfron zu einem in göttlichem Auftrag handelnden Kämpfer stilisiert, zeigt den Drachentöter als Auserwählten des Himmels ("stavlennik nebesnych sil"). Seine Zugehörigkeit zur Transzendenz ist in Höhen- und Flugbildern repräsentiert, unter denen das Bild des Schwans dominiert. Über das Schwan-Symbol ist ein direkter Bezug zur Dichtung möglich: Im zweiten Teilgedicht des 1921 entstandenen Zyklus "Stichi k Bloku" erscheint der geopferte Schwan in Analogie zu Christus als Bild für den Dichter Blok:

"Veśćie v'jugi kružili vdol' zil, Pleči sutulye gnulis' ot kryl. V pevčuju prorez', v zapekšijsja pyl -Lebedem duśu svoju upustil!"<sup>67</sup>

Die Idee vom hohen Opfer, das eine Zugehörigkeit zur "anderen" Welt impliziert, ist mit der Konzeption Pasternaks von der Dichtung als "hoher Krankheit" ("vysokaja bolezn'") verwandt und für Cvetaeva so eng mit der Dichtung verbunden, daß jeder Kampf um ein ideales Sein in ihrer Lyrik durch Flugbilder repräsentiert ist und schließlich selbst zum Bild für die Dichtung wird, wie dies aus dem Zyklus "Georgij" erkennbar ist.

In Cvetaevas Prager Zeit nimmt die Häufigkeit der Flug- und Höhenbilder ab; Bilder wie Flug, Flügel, Höhe und Himmel weisen nun aber einen deutlichen Bezug zur Dichtung auf. Im vierten Teilgedicht des Zyklus "Stichi k Puškinu" wird der Muskel, der zunächst die Assoziation von körperlicher Kraft und Gewalt evoziert, zu einem ambivalenten Symbol für den Sieg dichterischer Fähigkeit über die körperliche Kraft,

letztlich also für den Sieg des Geistes über den Körper:

"Puškin - s monarš'ich Ruk rukovodstvom ' Bivšijsja tak źe Nasmert' - kak b'etsja [...] S muskulom vala Muskul vesla.

[...]

To - serafima Sila - byla: Nesokrušimyj Muskul - kryla."\*\*

Auch hier steht das Bild des Flügels, der als Attribut des Engels erscheint, für die Verbindung zu einem nicht näher bestimmten, durch Höhe und Himmel repräsentierten geistigpoetischen Bereich.

Deutlich wird der Bezug zur Dichtung im Bild der Leitungsdrähte (provoda) in dem gleichnamigen Zyklus aus dem Jahr
1923.\*\* Hierbei handelt es sich um ein selbstgeschaffenes
Symbol, das im Hinblick auf das Gesamtwerk zwar keine
Schlüsselfunktion übernimmt, aber durchaus dem Komplex der
Flugbilder zuzuordnen ist.

Der symbolische Gehalt der "Leitungsdrähte" leitet sich von biographischen Daten her: Cvetaeva thematisiert hier ihren Abschied von Pasternak, den sie in Berlin um einige Tage verfehlt hatte<sup>90</sup>. Die Telegraphendrähte, die Pasternak zurück nach Rußland begleiten, werden schließlich zum Symbol für die Raum und Zeit überwindende Gegenwärtigkeit der Dichtung. Als deren exemplarische Verkörperung erscheint Pasternak:

"Budu ždat' tebja [...] Terplivo, kak rifmy ždut."

Auf formaler Ebene leitet sich der Symbolgehalt des Begriffs "provoda" im wesentlichen von zwei Metaphern her: von der Paronomasie\*1 provoda / provody ("provodami stal'nych / Provodov" (1)) und der Adjektivmetapher "liriceskie provoda"(3), an die verschiedene Bilder ähnlichen Bedeutungsinhalts angeschlossen sind ("Vdol' svaj / Tele-grafnoe: proo-ščaj..."(1)).

Die beiden paronomastisch miteinander verbundenen Begriffe "provoda" und "provody" bilden eine Antithese: Provoda, Symbol für die Überwindung von Zeit und Raum durch die Dichtung, steht im Widerspruch zum Abschied (provody) und weist damit auf die übergeordnete, Cvetaevas Poetologie zugrundeliegende Antithese Leben/Dichtung hin.

Andelman-Taubman interpretiert provoda nicht als Symbol. Folglich sieht sie in der Paronomasie auch Antithetik, sondern versteht sie als Verbindung der beiden des Gedichts<sup>92</sup>. Die Adjektivmetapher Hauptmotive "liričeskie provoda" ist jedoch ebenso als Hinweis auf symbolischen Gehalt von provoda zu werten wie die metaphorische Konstruktion "Eto serdce moe, iskroju / Magnitičeskoj - rvet metr. "(4), die eine Querverbindung zu dem einen Monat später entstandenen Gedichtzyklus "Poety" schafft:

> "Čto mne delat', pevcu i pervencu, S ėtoj bezmernost'ju V mire mer?!">3

In beiden Metaphern drückt Cvetaeva ihre eigene Zugehörigkeit zum Bereich der Dichtung aus, die sie zur Oberwindung von Grenzen befähigt.

Oberdies scheinen die Worttrennungen im ersten Teilgedicht ("lju-ju-blju", "pro-o-ščaj", "ve-er-nis'", "ža-al'"), die die Bewegungen an den Telegraphenmasten nachzuahmen: "Vdol' svaj/Telegrafnoe: pro-o-ščaj"). Sie können daher als poetische Realisierung der Metapher "liričeskie provoda" und somit als indirekter Hinweis auf die Genese der Dichtung aus dem zuuk interpretiert werden.

Eine Andeutung der symbolischen Funktion von provoda ist schließlich auch das fünfte Teilgedicht, in dem Cvetaeva auf die Kraft ihrer Liebe zu Sergej Efron anspielt, die ihm in den Revolutionsjahren das Leben gerettet hat?\*:

"Ne černokniznica! V beloj knige Dalej donskich navostrila vzgljad! Gde by ty ni byl - tebja nastignu, Vystradaju - i vernu nazad."

Die Hoffnung Cvetaevas auf die Rückkehr ihres Mannes hat hier eine gleichnishafte Funktion, sie stellt eine Parallele zu der geistig-poetischen Verbindung zu Pasternak dar. Eine Vorwegnahme der Traumbegegnung mit Pasternak, die Cvetaeva im etwa zehn Jahre später entstandenen Poem "S morja" entwirft<sup>95</sup>, ist die erste Strophe des neunten Teilgedichts:

"Vesna navodit son. Usnem.
Chot' vroz', a vse z sdaetsja: vse
Razroznennosti svodit son.
Avos' uvidimsja vo sne."

Ergänzend dazu sind die Anspielungen auf die Mythen von Ariadne und Eurydike zu erwähnen, in denen Abschied und Unsterblichkeit eine zentrale Rolle spielen .

Alle diese formalen und inhaltlichen Details, Querverbindungen und Anspielungen bestimmen die Vielfalt von Aspekten und Komponenten des Bedeutungsinhalts des Begriffs provoda, Repräsentation der Idee von der Überwindung der eine zeitlicher und räumlicher Grenzen durch die Dichtung darstellt. Er gerät dabei in Kontrast zu provody, der Repräsentation von Entfernung und Trennung im weitesten die ebenfalls in die Nähe des Symbolhaften rückt. Symbolische Vielschichtigkeit bedeutet deshalb nicht Vielfalt von Bedeutungen; vielmehr weisen die einzelnen Bedeutungsaspekte und -komponenten darauf hin, daß die Überwindung von Zeit Raum in verschiedenen Bereichen und auf verschiedene und Arten realisierbar ist.

"Poėma vozducha" nimmt Cvetaeva eine nähere poetische Bestimmung dieses Bereichs vor, indem sie einen Flug durch "sieben Lüfte" beschreibt, dessen Endziel, "polnoe vladyčestvo lba", ein geistig-dichterisches Absolutum repräsentiert, das auch mit den Mitteln der poetischen Sprache nicht zu bewältigen ist. Diese Unsagbarkeit spiegelt sich, wie bereits erläutert, in der Verwendung von Vergleichskonstruktionen mit Komparativ-Verbindung wieder. 96

Auf der Ebene der Bildlichkeit nimmt Cvetaeva zunächst eine Umwertung und Relativierung von sichtbarer und poetischer Realität vor: Die Bezugnahme auf eigene und traditionelle Bilder - die Treppe als Verbindung zwischen Himmel und Erde ??, die Nacht als romantisches Symbol für die geistige Gegenwelt, die Brücke als Verbindung zwischen Realität und Ideal sowie den Traum, der wie in "S morja" symbolische Funktion übernimmt – bewirken zu Anfang des zweiten Teils eine Realativierung des Begriffs der "völligen Natürlichkeit" ("polnaja estestvennost'"). Diese Berufung auf konkrete, irdische Dinge ist ebenso wie die parallel zu "polnaja estestvennost'" konstruierte Wendung "polnaja srifmovannost'" ein Hinweis auf die noch bestehende Wechselwirkung zwischen sichtbarer Realität und dichterischer Sprache, die später aufgehoben wird:

"- Zemleotpuscenie.
Tretij vozduch - pust."

In der "fünften Luft" beruht die Inspiration nicht mehr auf visueller, sondern ausschließlich auf akustischer Wahrnehmung:

"- Zemleotlučenie: Pjatyj vozduch - zvuk."

Die Luft wird zu einem Sieb, ein Bild, das Cvetaeva an anderer Stelle für die Dichtung verwendet ("pesennaja set' moja") 100:

"O kak vozduch cedok, Cedok, cedče sita Tvorčeskogo (vlažen Il, bessmert'e - sucho). Cedok, cedče glaza Getovskogo, slucha Ril'kovskogo...[...]."

In der "siebten Luft" nimmt die lautliche Intensität des zvuk zu, das Gehör (sluch), repräsentiert durch das Ohr, wird mit dem geistigen Bereich gleichgesetzt, die Opposition Körper / Geist aufgehoben:

> "Staraja poterja Tela čerez ucho. Uchom - čistym duchom Byt'. [...]."

Die das Poem beschließende Metapher

"[...] Osil': V čas, kogda gotićeskij Chram nagonit spil' Sobstvennyj ..."

deutet ebenso Wirklichkeitsferne wie Unerreichbarkeit angestrebten Ziels, der rein geistigen Sphäre an und ist in Paradoxie als bildhafte Entsprechung zu den in den Bereich des Unsagbaren weisenden Vergleichen mit Komparativ-Verbindung zu verstehen.

Der Symbolgehalt der Flug- und Höhenbilder erscheint "Poema vozducha" insofern erheblich ausgeweitet und zum Teil modifiziert, als Flug und Höhe Ausgangspunkt und Thema des sind und ihr symbolischer Gehalt von einer Anzahl sekundärer Bilder aus anderen Sachbereichen mitbestimmt wird. Auf der Ebene der Bildlichkeit kann "Poema vozducha" als Auseinandersetzung Cvetaevas mit den Bedeutungsinhalten Höhensymbolik verstanden werden, die letztlich deren empirische und sprachliche Unerfaßbarkeit bestätigen.

Flug ist aber in gleicher Weise wie anfangs im Adler-Symbol auch in diesem Poem als Verbindung zwischen Wirklichkeit und dichterisch-sprachlichem Absolutum zu verstehen. Trotz seiner differenzierten Gestaltung, wie etwa der Einteilung In einzelne Stufen, stellt sich die Flug-Symbolik hier insbesondere wegen ihrer Annäherung an das unerreichbare Absolutum als eine vollkommene Synthese von Realität und Transzendenz dar.

#### 2. Liebe

"Liebe haßt den Dichter. Sie will nicht verherrlicht werden. (>selbst herrlich genug!<) sie glaubt sich ja ein Absolut, einziges Absolut. Sie traut uns nicht. In ihrem tiefsten weiß sie, daß sie nicht herrlich ist (darum so herrisch!), sie weiß, daß alle Herrlichkeit Seele ist, und wo Seele anfängt, endet der Leib,"

schreibt Cvetaeva 1926 an Rilke<sup>101</sup> und verleiht damit der Widersprüchlichkeit des Phänomens Liebe Ausdruck, das für sie nicht nur ein existentielles Problem darstellt, sondern in doppelter Hinsicht zum Problem für die Dichtung wird: Einerseits fordert das Phänomen Liebe poetische Darstellung, andererseits wird es aber mit seinem Absolutheitsanspruch zu einer Bedrohung für die Dichtung, die ihrerseits einen eigenständigen, von der menschlichen Existenz unabhängigen Bereich anstrebt. Durch die Beschäftigung mit dem Phänomen der Liebe gerät sie wieder in den Zwiespalt zwischen Körper und Seele, den sie zu überwinden sucht<sup>102</sup>. In diesem Zwiespalt befindet sich auch Cvetaeva als Mensch mit ihren Erfahrungen im Bereich der Liebe und als Dichter mit dem

Bemühen um entindividualisierende und allgemeingültige Darstellung. Die poetische Konsequenz daraus bedeutet für sie Vergeistigung:

"Ich habe den Körper immer in die Seele übersetzt (entkörpert), die >physische< Liebe - um sie lieben zu können - so verherrlicht, daß plötzlich nichts von ihr blieb. Mich in sie vertiefend, sie ausgehöhlt, in sie eindringend, sie verdrängt. Nichts blieb von ihr, als ich selbst: Seele (so heiß ich, darum das Staunen: Namenstag!)." 103

Diese poetische Vergeistigung mit ihrem Streben zum Absoluten ist aber im Falle der Liebe nur bei völliger Selbstentkörperung und -vergeistigung möglich, was Cvetaeva, die
grundsätzlich von realen Begebenheiten und persönlichen
Erlebnissen ausgeht, wiederum in einen gerade in bezug auf
die Liebe nicht zu lösenden Zwiespalt geraten läßt. Dieser
Konflikt macht sich bis in die Bildlichkeit hinein bemerkbar. Cvetaeva versucht hier, zu einer Synthese von Körper
und Geist, das heißt zu einer idealisierenden, zeitlich und
räumlich unabhängigen, dem Ideal der poetischen Synthese
vergleichbaren Form der Liebe zu gelangen.

Die in zahlreichen Gedichten thematisierte und in einer Vielfalt von Bildern repräsentierte Absage an die irdische Liebe hat mit poetischen Mitteln konstruierte Idealformen wie die Liebe als Trennung<sup>104</sup> oder die transzendente Liebe zur Folge, die auf existentieller Ebene nicht realisierbar und auf poetischer Ebene paradox erscheinen.<sup>105</sup>

#### a) Liebe als existentielles Problem

Darstellungen der Liebe, in denen diese nicht in Opposition ihrem ideellen Gegenpol, sondern als persönliche Erfahrung erscheint, sind in Cvetaevas Lyrik zwar nicht allzu häufig, dürfen aber bei der Untersuchung ihrer Liebeslyrik deshalb nicht übergangen werden, weil sie das Verhältnis der Liebe als persönliches Schicksal und irdisches Phänomen geistig-transzendenten Bereich von Dichtung und Tod besonders deutlich machen. Letztlich scheint die Erfahrung der Liebe für Cvetaeva sogar eine Essenz der menschlichen Existenz darzustellen, in der alle Widersprüchlichkeiten und Konflikte konzentriert sind. Die Bilder, die die Liebe als existentielles Phänomen repräsentieren, lassen sich in zwei Gruppen zusammenfassen. Die eine Gruppe stellt Liebe und Trennung als Last und Leiden dar und ist fast ausschließlich dem Sachbereich Hensch, menschliches Leben entnommen. Diese Bilder deuten auf eine enge Bindung der Liebe Körperlichkeit und Lebendigkeit und sind vorwiegend Werken zu finden. die zwischen Oktober 1923 und Dezember 1924 entstanden sind und in engem Zusammenhang mit der stehen 106. Trennung von Rodzievič

Die zweite Gruppe setzt sich aus Bildern zusammen, die die irdische Liebe in Opposition zur Dichtung zeigen. Die Liebe erscheint dabei meist als grausam fordernde Leidenschaft und ist vorwiegend durch das Feuer repräsentiert, einem Symbol, das in seiner Ambivalenz und seinen Bedeutungsinhalten an die Feuer-Symbolik Bloks erinnert<sup>107</sup>, aber auch aus der

Tradition herzuleiten ist 108. Daneben verwendet antiken Cvetaeva Bilder, die auf die Opposition hoch /tief zurückgehen, sowie Symbolgestalten aus der antiken Mythologie. Diese Vielfalt an Bildern, die ausschließlich das Phänomen der irdischen Liebe repräsentieren. zeigt. daß für Cvetaeva auch die Liebe als persönliche Erfahrung und Bestandteil der menschlichen Existenz zum poetischen Problem wird und daß weder einseitig stilisiert dargestellt ist 109 ausschließlich in Opposition zur Dichtung zu verstehen auch wenn dieser Aspekt eine wesentliche Rolle spielt110.

#### plot' krov' - Liebe als Bestandteil der menschlichen Existenz

Eines der bekanntesten Gedichte Cvetaevas, der bereits mehrfach erwähnte Fünfzeiler aus dem Jahr 1924 ("Jatagan? Ogon'?...) definiert die Liebe als altbekannten, vertrauten, verinnerlichten Schmerz und gibt damit Cvetaevas Grundhaltung zum Phänomen der Liebe wieder:

> "Bol', znakomaja, kak glazam - ladon', Kak gubam -Imja sobstvennogo rebenka. "111

Die beiden Vergleiche, die hier mit dem Motiv des Schmerzes in Verbindung stehen, repräsentieren die enge Verbundenheit der Liebe mit der eigenen Existenz und zeigen sie als eine täglich wiederkehrende, vertraute Erfahrung. Der letzte Vers nimmt dabei eine Sonderstellung ein: Formal Bestandteil einer elliptisch verkürzten Vergleichskonstruktion, gewinnt die Wendung "imja sobstvennogo rebenka" eine eigenständige Bedeutung, die auf formaler Ebene durch die Verstrennung unterstrichen ist: Einerseits bildet sie einen Gegenpol zum Motiv des Schmerzes, mit dem sie formal und inhaltlich verbunden ist, andererseits ist sie als selbständiges Bild in eine direkte Verbindung zur Liebe zu bringen.

Die Liebe erscheint hier individualisiert als eine schmerzliche, untrennbar mit der menschlichen Existenz verbundene
Erfahrung. – Cvetaeva widerspricht damit einer metaphorischen Darstellung im zehnten Teilgedicht des Zyklus
"Sugroby" – "Vozle ljubvi / Celye sonmy"<sup>112</sup> –, die Anja
Kroth als Hinweis für den Verlust der Individualität durch
die Erfahrung der Liebe versteht.<sup>113</sup>

In anderer Weise werden Liebe und Schmerz in einem der letzten Gedichte Cvetaevas miteinander in Verbindung gebracht:

"- Ljubov' - ešče starej:
Stara, kak chvošč, stara, kak zmej,
Starej livonskich jantarej,
Vsech prividenskich korablej
Starej! - kamnej, starej - morej...
No bol', kotoraja v grudi, Starej ljubvi, starej ljubvi."

Auch hier ist die Liebe als ein Urphänomen dargestellt, als dessen Steigerung der Schmerz erscheint. Das Adjektiv staryj ist als metaphorische Darstellung von Liebe und Schmerz als Grundprinzip der irdischen Existenz zu verstehen.

Schließlich ist das Motiv des Schmerzes auch über das Berg-

Symbol in "Poema gory"115, mit dem es durch Paronomasie verbunden ist116, als grundlegendes Charakteristikum der Liebe dargestellt'

> "Vzdrognes' – i gory s pleč, I duša - gore. Daj mne o gore spet': O moej gore!"117

Zugleich ist aber hier bereits ein zweites für die Liebeslyrik Cvetaevas charakteristisches Motiv angedeutet110: die materielle Schwere, die auch im Vergleich des Berges mit dem Buckel des Atlas zum Ausdruck kommt ("Ta gora byla, kak gorb / Atlasa, titana stonuščego.") 119 und ebenso wie der Schmerz unter einem doppelten Aspekt zu betrachten ist.

Obwohl im Poem selbst der Schmerz als Schmerz über die Trennung definiert ist ("Gora gorevala, čto tol'ko grust'ju / Stanet - čto nyne i krov' i znoj.") 120, werden Motive über die Gleichsetzung mit sora mit der identifiziert. Die Ambivalenz der beiden Motive ist aber aus der antithetischen Bedeutungsstruktur des Symbols sora, das das Vereintsein der Liebenden und ihre Trennung gleichermaßen repräsentiert 121, herzuleiten. An diese Problematik schließt sich ein weiteres Motiv an: die physische und seelische Unfreiheit. Es kündigt sich bereits 1910 im Motto zu dem Gedicht "Na proščan'e" an:

> "Mein Herz trägt schwere Ketten, die du mir angelegt. Ich möcht mein Leben wetten, Daß keine schwerer trägt. "122

Unfreiheit und Gefesseltsein drückt sich im Symbol des Blutes aus – an anderer Stelle wurde bereits auf den Stellenwert des Reimpaares 'krov' / ljubov' in Cvetaevas Lyrik hingewiesen –, das zunächst die enge Verbundenheit mit der körperlichen Existenz repräsentiert, aber auch für Opfer stehen kann.

Eine Synthese von Realität und Transzendenz ist in diesen Bildern noch nicht zu erkennen, denn sie beziehen sich ausschließlich auf den Bereich der menschlichen Existenz. Dennoch haben die Darstellungen ambivalenten Charakter, da sie alle den Gegensatz von innerer Notwendigkeit (krou', plot') und Schmerz (bol', gore) in sich vereinen.

In "Poèma konca" kommt ein neuer Aspekt zum Tragen, der sich als Gegenpol zu krov' und plot' präsentiert: die Flucht in den transzendenten Bereich.

Eine Metaphernreihe in diesem Poem, in dem krov' als Symbol-Metapher insgesamt siebenmal auftritt, schildert das besitzergreifende, fordernde Wesen der irdischen Liebe:

"Ljubov', ėto plot' i krov'.

Cvet - sobstvennoj krov'ju polit.

[...]

Ljubov', ėto značit - svjaz'

[...]

Ljubov', ėto značit...

- Moj.

[...]

- Ljubov', ėto značit: žizn'."123

Mit diesem Motiv ist aber auch ein ganzer Bildkomplex verbunden, zu dem unter anderem die Flugbilder gehören: Die Identifikation von Liebe und Leben einerseits und andererseits die Todessehnsucht der Heldin des Poems, die auch in anderen Gedichten aus dem selben thematischen Umkreis dargestellt ist<sup>124</sup>, evozieren die Flucht in den transzendenten Bereich, vertreten in einer Vielfalt von Bildern <sup>125</sup>, die ebenso wie die Flugbilder in Cvetaevas Lyrik vorangig den Bereich der Dichtung repräsentieren. An dieser Stelle gerät die irdische Liebe in eine Opposition zur Dichtung, die existentiell wie auch logisch unauflösbar erscheint.

# ogon' und lebed': Die Opposition von Liebe und Dichtung in den Symbolfarben Rot und Weiß

Das Symbol des Blutes steht nicht nur für die Zugehörigkeit zum Leben, sondern, wie bereits angedeutet, auch für das Opfer. Dieser aus der christlichen Tradition übernommene Bedeutungsinhalt spielt besonders im Zyklus "Georgij" eine tragende Rolle und ist auch für die Rot-Symbolik Bloks bestimmend, mit der Cvetaevas Blut- und Feuer-Symbolik in vieler Hinsicht Gemeinsamkeiten zeigt. 126

Feuer repräsentiert, wie schon im Zusammenhang mit der bildhaften Darstellung der Dichtung deutlich wurde, jede Form von Leidenschaft. Bereits in der Lyrik vor der Emigration stellt es ein ambivalentes Bild dar, das Liebesleidenschaft ebenso wie dichterische Inspiration repräsentieren kann.

Die beiden Bilder krou' und ogon' sind in Cvetaevas Symbolsystem durch die Farbe Rot vertreten, einem ebenfalls als ambivalent oder sogar als polar zu deutenden Symbol. Die Liebe, die den einen Pol seines symbolischen Gehalts

bildet. erscheint dabei, obwohl sie immer noch deutlich als irdisches Phänomen gekennzeichnet ist, im Gegensatz zu den zuvor untersuchten Darstellungsformen deutlich entindividualisiert. im Poem "Na krasnom kone" sogar mystifiziert: Die Liebesbeziehung der Heldin ist in Analogie zu dem aus christlicher Tradition stammenden Symbol des Reiters einem roten Pferd für den Krieg127 als Schlachtfeld dargestellt und gerät in Opposition zu der hier ebenfalls durch roten Reiter symbolisierten dichterischen Inspiration. den Reiter auf dem roten Pferd repräsentiert also in "Na Der krasnom kone" schon in sich beide Pole der Symbolfarbe Rot und wird somit zu einem Symbol, das eine Synthese dieser Pole, Liebe und Dichtung, unter einem bestimmten darstellt: Die Forderung nach Opfer, Vernichtung und Grausamkeit erscheint als das den beiden Bereichen gemeinsame Charakteristikum. Den beiden Bildern krou' und ofon' steht die Symbolfarbe Weiß, die im wesentlichen durch die Bilder Engel, Schwan und Schnee vertreten sind, antithetisch gegenüber: Cvetaeva entwickelt daraus einen ganzen Komplex von Bildern, die den Symbolfarben Rot und Weiß zuzuordnen sind und die Dualität von Körper und Geist, Leben und Gemeinsamkeiten mit der Farbsym-Dichtung repräsentieren. bolik Bloks sind auch hier erkennbar. Während bei Blok die Symbolfarben Rot und Weiß als "ambivalent"126 bezeichnet werden können, da sie fakultativ entweder die "hohe" oder die "niedrige Transzendenz" repräsentieren, dabei aber keine Synthese schaffen, ist im Zusammenhang mit der Rot-WeißSymbolik Cvetaevas jedoch eher von Antithetik zu sprechen, da der Symbolgehalt eines Bildes immer von zwei antithetisch zueinander stehenden Komponenten, meist von der Antithese Diesseits / Jenseits bestimmt ist: Ein so von innerer Antithetik gekennzeichnetes Symbol hat in den meisten Fällen, wie das Bild des roten Reiters zeigt, synthetisierende Funktion. Die Symbolik der Farbe Weiß tendiert zwar stark zum transzendenten Bereich, Symbole wie etwa der Schwan oder der Engel weisen aber noch deutlich einen antithetischen Charakter auf.

Besonders augenfällig erscheint der antithetische Charakter der Rot-Weiß-Symbolik im Hinblick auf die Themenkreise Liebe und Tod im Zyklus "Georgij". Der Refrain im ersten Teilgedicht hebt bereits die innere Antithetik der Symbolgestalt Georgij hervor:

Die Farbe Rot repräsentiert hier einerseits das Opfer für die Rettung der Zarentochter und den Sieg über den Drachen, andererseits aber die leidenschaftliche Liebe zu dem Mädchen, die als Niederlage Georgijs gegenüber der Macht der Liebe erscheint:

"O tjažest' udači!
Obida Pobedy!
Georgij, ty plačeš',
Ty krasnoju devoj
Bledneeš' nad delom
Svoich dvuch
Vnezapno-čužich
Ruk. "130

Das Bild des weißen Pferdes vereinigt in sich die antike Lichtsymbolik<sup>131</sup> und das Todes-Symbol des Christentums, dem Reiter auf einem weißen Pferd<sup>132</sup>, sowie den ebenfalls aus der christlichen Tradition stammenden Aspekt der Sühne<sup>133</sup>. Georgij stellt also eine synthetisierende Idealgestalt dar, die die Opposition Liebe / Dichtung repräsentiert: Als Auserwählter des Himmels ("stavlennik nebesnych sil")<sup>134</sup> tendiert er einerseits zum Bereich der Transzendenz, symbolisiert durch die Farbe Weiß, und setzt sein Leben für die Rettung der Zarentochter aufs Spiel, andererseits gerät er durch seine Liebe zu ihr in Gefahr, seiner göttlichen Berufung untreu zu werden. Am Ende des Gedichtzyklus erscheint er jedoch als "weißer" Ritter<sup>136</sup>, der sich an der Transzendenz orientiert; die Symbolfarbe Rot tritt in den Hintergrund:

"O lotos moj! Lebed' moj! Lebed'! Olen' moj!

[...]

Lazurnoe oko moe - V vyšinu! Ty, bludnuju snova Voznesšij ženu. "136

Diese kurze Darstellung der Rot-Weiß-Symbolik zeigt, daß die irdische, reale Liebe dann in symbolischer Repräsentation erscheint, wenn sie nicht mehr als individuelles Schicksal dargestellt ist, sondern als übergeordnetes Phänomen, das eine Essenz der irdischen Existenz darstellt. Nur in dieser Darstellung gerät die Liebe in eine echte Opposition zur

Dichtung, die ihr transzendentes Pendant bildet. In seiner Gesamtheit betrachtet stellt sich die Rot-Weiß-Symbolik als synthetischer Bildkomplex dar, denn selten erscheinen die beiden Farbsymbole getrennt. Meist sind sie als gegensätzliche Pole in einem Werk vertreten, in vielen Fällen sind sie, wie am Beispiel des Zyklus "Georgij" gezeigt wurde, polare Merkmale eines Symbols oder einer Symbolsestalt.

#### b) razluka - Absage an die irdische Liebe

In ihrem Essay "Moj Puškin" definiert Cvetaeva ihre Idealvorstellung von der Liebe als "Nicht-Liebe" (neljubov') 137
bzw. Trennung und liefert damit den Schlüssel zu einem
System von Bildern, die diese Idealvorstellung von der Liebe
verkörpern.

Die Liebe erscheint hier fast ausschließlich unter ihrem transzendenten Aspekt. Die in "Poèma konca" thematisierte Flucht der Heldin aus der existentiellen Bindung ist vollzogen. Zunächst lassen sich diese Bilder von der metaphorischen Definition des Getrenntseins, dem Begriff razluka herleiten, der in zwei Gedichten wörtlich genannt und thematisiert ist. Der 1921 entstandene Zyklus "Razluka" ist stark autobiographisch geprägt und hat die zum Zeitpunkt seiner Entstehung bereits drei Jahre dauernde Trennung von Sergej Efron 2000 zum Thema. Cvetaeva stilisiert ihr individuelles, von konkreten politischen Ereignissen bestimmtes

Schicksal, das in keiner Weise die romantisch-tragischen Züge der Liebesbeziehung zwischen Tat'jana und Onegin trägt, durch hyperbolische Metaphorik zu einem transzendenten Phänomen:

"Mež nami ne versty Zemnye, – razluki Nebesnye reki, lazurnye zemli, Gde drug moj naveki uze – Neot''emlen."<sup>139</sup>

Die Metaphern "razluki nebesnye reki" und "[razluki] lazurnye zemli" definieren den Begriff der Trennung als transzendente Landschaft. – Landschaften und Landschaftselemente
stellen in Cvetaevas Lyrik charakteristische Repräsentationen des Jenseits dar, die u.a. auch im Poem "Novogodnee" zu
finden sind. 140 Im letzten Teilgedicht des Zyklus erscheint
schließlich auch Cvetaevas Beziehung zu Efron transzendiert:

"Ja znaju, ja znaju, Čto prelest' zemnaja, [...] Ne bolee naša, Čem vozduch, Čem zevzdy, Čem gnezda, Povissie v zorach."141

In einem weiteren Gedicht, das die Trennung zum Thema hat, erscheint razluka teilweise personifiziert ("ja vižu tebja černookoj, - razluka! / Vysokoj, - razluka! - Odinokoj, - razluka! [...]"); Cvetaeva verwendet aber auch hier eine Metapher aus dem Bereich der Flugbilder ("Filinom-pticej - razluka!") sowie ein Landschaftsfragment ("Stepnoj kolybeližčej - razluka!") für die bildliche Darstellung der

Trennung. 142

Diese Metaphorik bei der Idealisierung der Trennung leitet sich zu einem großen Teil von den Flugbildern her, deren romantische Bedeutungsinhalte – Ungebundenheit, Befreiung, dichterische Inspiration und Transzendenz<sup>143</sup> – Cvetaeva im wesentlichen übernommen hat. <sup>144</sup> Dieser Bildkomplex deutet bereits darauf hin, daß ideale Liebe in Cvetaevas Vorstellung nur im transzendenten Bereich angesiedelt sein kann. Mit besonderer Deutlichkeit bestätigt sich dies in dem Poem "Poema konca", in dem zwei verschiedene Auffassungen von idealer Liebe in Opposition zueinander stehen. Die Heldin des Poems, Cvetaeva, erwägt den Tod als Flucht vor der irdischen Liebe und einzig möglichen Ort der idealen Liebesbeziehung:

"- Uedem. - A ja: umrem,
Nadejalas'. Éto prošče!
[...]
- Ljubov', èto značit: žizn'.
Net, inače nazyvalos'

U drevnych...
[...]
Smert' - i nikakich ustrojstv!"145

Das Verlassen des Berges, das Überqueren der Brücke wird zum Sinnbild für den Übergang von der Liebesbeziehung zur Trennung, vom Leben zum Tod:

"I - naberežnaja. Vody Deržus', kak tolšči plotnoj. [...]

[...]
Smert's levoj, s pravoj storony
Ty. Provyj bok kak mertvyj."144

Tod und Transzendenz erscheinen in bezug auf die Liebe als dichotome Begriffe: Als fiktiver Ort idealer, rein geistiger Liebe bedeutet Tod auch Trennung von jeder irdischen Bindung, in "Poema konca" von der Heldin als Ideal, zugleich aber als Verzweiflungstat dargestellt. Kennzeichnend für das Poem ist, daß seine Aussage ständig zwischen den beiden Polen - Leben und Tod bzw. Körper und Geist - schwankt.

Tod und Jenseits sind daher als verabsolutierende Sinnbilder für die Trennung anzusehen. - Auch das in der frühen Lyrik mehrfach auftretende Bild des Schattens kann - möglicherüber die antike Mythologie - als Vorform dieses weise Bildkomplexes verstanden werden: In den letzten Versen des 1910 entstandenen Gedichts "Na proščan'e"147 deutet die Metapher "prizraćno-davnyj" in Verbindung mit dem Titel Gedichts bereits die Problematik des Begriffs des razluka an. Zur Symbolfigur für diese widersprüchliche Suche nach der irrealen, durch die Trennung idealisierten Liebe wird schließlich Ariadne.

Im ersten Teilgedicht des Zyklus "Provoda" und in dem zweiteiligen Gedichtzyklus "Ariadna" 146 thematisiert Cvetaeva, da der Tod als physische Trennung nicht vollzogen wird149, die Klage über die Trennung vom Geliebten und die Sehnsucht nach ihm. Zum Sinnbild für das Getrenntsein wird in allen drei Gedichten das Meer, mit dem sich Cvetaeva mehrfach identifiziert: Unübersehbarkeit und Gleichförmigkeit repräsentieren die Aufhebung von Raum und Zeit: Verbindung von Flug und Höhe mit dem Ariadne-Mythos in "Provoda" bestätigen diese Deutung ("Atlantičeskij put'

tichij: // Vyše, vyše - i sli-lis'/ [...]") und bilden eine Entsprechung zu der transzendenten Landschaft, mit der Cvetaeva die Trennung in "Razluka" identifiziert.

Auch das Meer erweist sich als ein ambivalentes Symbol. indem es einerseits Befreiung von Raum und Zeit bedeutet und den Bereich des Geistigen repräsentiert, andererseits hier gewinnt der Aspekt der Unsterblichkeit aber - und Ariadnes an Bedeutung - durch seine Unzulänglichkeit und ständige Bewegung, Eigenschaften, die durch die Welle repräsentiert sind und die der Existenz des Menschen widersprechen, zum Symbol der Bedrohung wird. 150

Die bildhaften Definitionen des Getrenntseins ("ostavlennoj byt'") im ersten Teilgedicht des "Ariadne"-Zyklus spiegeln Ambivalenz der Trennung, die Teilhabe an der Transzendenz einerseits und die seelische Qual andererseits wieder. Entsprechend symbolisiert die Insel Naxos im Zyklus "Provoda" diese erzwungene Passivität, zu der Ariadne verdammt ist, und gerät in Opposition zum Fluß Styx:

> "Raz Naksosom mne – sobstvennaja kost'! Raz sobstvennaja krov' pod kožej - Stiksom."151

Razluka tritt also in der Lyrik Cvetaevas als Motiv mit symbolischer Funktion auf - als Motiv, weil sie in ihrer direkten Bedeutung eine konkrete Problematik bezeichnet, die Cvetaeva mehrfach thematisiert, als Symbol, weil sie immer die Transzendenz der Liebe repräsentiert und damit in Opposition zur menschlichen Existenz gerät. Der Bedeutungsinhalt von razluka geht über den Begriff der Trennung hinaus; sie steht in erster Linie für eine vergeistigte, idealisierte, irreale Form der Liebe.

Impliziert, von Cvetaeva jedoch nie verbalisiert, ist darüberhinaus eine Bedeutungskomponente, die razluka zu einem synthetischen Bild für eine ausschließlich im geistigen Bereich zwischen der beengenden Realität und dem Absolutum des Todes angesiedelte Idealform der Liebe werden läßt: das Moment der Erinnerung an real Erlebtes. Durch den Verzicht durch die Trennung verliert die Realität (krou', plot') zwar ihre unmittelbare Gütigkeit, das razluka-Symbol präsentiert sich aber dennoch als ambivalentes Bild, was besonders in der Symbolgestalt Ariadnes deutlich wird. Die seelische Qual (bol') setzt das Moment der Erinnerung voraus und repräsentiert die noch vorhandene, aber stark abgeschwächte Verbindung zur Realität. Von Bedeutung für den Symbolgehalt ist ferner, daß in der Erinnerung die Komponenten Zeit und Raum weitgehend irrelevant werden und dadurch eine neue, erinnerte Realität entsteht. Die zitierten Textbeispiele zeigen, daß auch das Symbol razluka und die ihm angeschlos-Bilder von den persönlichen Erfahrungen Cvetaevas geprägt sind, obwohl sie eine rein geistige, im Bereich der menschlichen Existenz nicht realisierbare Form der Liebe repräsentieren.

# gora - Das Berg-Symbol als poetischer Ort der Liebe zwischen Realität und Ideal

In der antiken Tradition symbolisiert der Berg als Wohnsitz der Götter und Berührungspunkt von Himmel und Erde Treffpunkt der sichtbaren und der unsichtbaren Welt<sup>152</sup>. in der christlichen Symbolik ist er der Ort der Verkündigung und steht für geistige Höhe und schließlich für Christus 153. In der Romantik bilden die Höhenbilder. zu denen auch das Berg-Symbol zu zählen ist, einen Bildkomplex, für Phantasie, Geist und dichterische Inspiration steht. 156 An diese Traditionen knüpft Cvetaeva in den beiden Poemen "Poèma gory" und Poèma-konca" sowie in den thematisch verwandten Gedichten der Jahre 1923 und 1924 an. in denen der Berg zu einem dichotomen Symbol für die Liebe wird. Der Bedeutungsinhalt des Berg-Symbols hat dabei ebenso wie Stoff der beiden Poeme einen konkreten biographischen der Bezugspunkt: die Beziehung Cvetaevas zu Konstantin Rodziević und die Trennung von ihm185.

Gora bezeichnet zunächst den Hügel Petrin im Prager Smichov, wo Cvetaeva im Herbst 1923 wohnte<sup>186</sup>: "Toj teil goroj poslednij dom / Pomnis' - na ischode prigoroda?"167 Die verallgemeinernde und stark hyperbolische Bezeichnung gora impliziert, daß ihr Bedeutungsinhalt über die konkrete Wortbedeutung hinausgeht. Ein weiterer Hinweis darauf die paronomastische Beziehung zwischen gora und gore in den Versen ("Posvjaščenie") der "Poema gory". 155 ersten Die Dichotomie der Symbolbedeutung erscheint hier in antithetischen Vergleichen und identifizierenden Metaphern:

"Ta gora byla kak grud' Rekruta, snarjadom svalennom." "Ta gora byla kak grom! Grud', titanami razygrannaja."

"Ta gora gnala i ratovala."

"Ta gora byla - miry."

"Ta gora byla - raj?"

Der Bezug zum Vesuv und seiner fruchtbaren Lavaerde im zehnten Teilgedicht deutet ebenfalls auf diese Dichotomie hin, ist aber zugleich als allegorische Darstellung der Liebe zu verstehen, in der der Berg den naturhaften Ausbruch der Gefühle repräsentiert. Die Vesuv-Allegorie spiegelt darüberhinaus die Antithese oben / unten wieder: Der einmalige Ausbruch der Gefühle am Gipfel des Berges, der Liebe und Dichtung hervorbringt, bewirkt, daß das Unten seine Einmaligkeit verliert bzw. pervertiert wird:

"Vinogradnikami - Vezuvija Ne skovat'! Velikana - l'nom Ne svjazat'! *Odnogo* bezumija Ust - dostatočno, čtoby l'vom

Vinogradniki za-voročalis', Lavu nenavisti struja. Budut devkami vaši doćeri I poėtami - synov'ja!"159

Daß das Berg-Symbol als eine Synthese der irdischen Liebe und ihrer transzendenten Idealform zu verstehen ist, wird erst auf dem Hintergrund von "Poėma konca" deutlich. Die semantische Struktur dieses unmittelbar nach "Poėma gory" entstandenen Werks wird von einem System von Antithesen bestimmt, das auf dem Gegensatzpaar oben / unten basiert. 160

Diese Antithese, die für den Symbolgehalt des Berges bestimmend ist, steht darüberhinaus für das Gegensatzpaar irdische Itranszendente Liebe: Die rein geographische, auf den Berg als Verbindungsglied zwischen Himmel und Erde zu beziehende Opposition unten / oben gewinnt damit symbolische Bedeutung. In "Poèma konca" bleiben diese Gegensätze bestehen, sie verschärfen sich sogar in zunehmenden Maße, bis schließlich Opposition Leben / Tod 161 für die Struktur des bestimmend wird. Daß es hier zu keiner Synthese kommt, darauf zurückzuführen, daß das Poem den Prozeß der Trennung zum Thema hat und eine immer größer werdende Kluft zwischen den Gegensatzpaaren daher vom Stoff bereits vorgegeben Die einzige Andeutung einer Synthetisierung stellt das Oberqueren der Brücke dar, das als Symbol für die Trennung steht 162 und damit das Verbindungsglied zwischen den beiden Bereichen bildet.

Während das Berg-Symbol für "Poema konca" als synthetisches Bild irrelevant ist - eine Rolle spielt lediglich die Opposition unten / oben - erscheint es in "Poema gory" als Symbol einer vollkommenen Liebe, in der jede Polarität aufgehoben ist:

- (1) "Gora gorevala o golubinoj Nežnosti našich bezvestnych utr." 163
- (2) "Gora gorevala, čto tol'ko grust'ju Stanet - čto nyne i krov' i znoj."164
- (3) "Gora govorila, čto ne otpustit Nas, ne dopustit tebja s drugoj." 165
- (4) "Ešče govorila, čto vse poėmy Gor - pišutsja - tak." 166

Indem der Berg alle Aspekte der Liebe, Trennungsschmerz (2) und ewiges Miteinander-Verbundensein (3), körperliche (1), (2) und geistige Liebe, die mit der Dichtung gleichgesetzt wird (4), repräsentiert, heben sich im Symbol des Berges die Gegensätze zwischen den einzelnen Aspekten auf. Der Berg erscheint nicht nur durch seine geologische Gestalt als Verbindung zwischen Himmel und Erde, sondern in bezug auf die Liebe als der Ort, an dem Realität und Ideal, Körper und Geist, die für Cvetaeva existentiell unüberbrückbaren Gegensätze, vereint sind:

"Ottogo čto v sej mir javilis' my -Nebožiteljami ljubvi!" 167

Das Berg-Symbol stellt in Cvetaevas Lyrik das einzige Bild dar, das die Liebe in dieser synthetisierten Form repräsentiert. – Die Gedichte aus dem Umkreis der beiden Poeme nehmen das Berg-Symbol zwar mehrfach auf, modifizieren es jedoch nicht. – Es erscheint nur im Zusammenhang mit Cvetaevas Beziehung zu Rodzievič und kehrt in der späten Lyrik nur im Zyklus "Oda pešemu chodu" wieder, in dem der Fußgänger als Symbolgestalt für den Dichter erscheint "Oda".

#### 3. Tod und Jenseits

Jenseits bilden neben Liebe und Dichtung das dominierende Thema der Dichtung Cvetaevas. In der frühen Lyrik wird der Tod der Mutter in zahlreichen Gedichten direkt oder indirekt dargestellt. 169 In den späteren findet die Auseinandersetzung mit den Phänomenen Tod Jenseits vor allem im Zusammenhang mit dem Tod des Dichters Erstmals geschieht dies im 1921 anläßlich des Bloks entstandenen Gedichts "Stichi k Bloku"; 1927 folgt der posthume Brief an Rilke, das Poem "Novogodnee" und 1931 der "Majakovskomu". Der Tod stellt hier weniger Zyklus ein existentielles als ein sprachliches Problem dar, das Cvein ihrer Poetologie theoretisch begründet, und Jenseits sind Bereiche, die existentiell nicht erfahrbar sind und damit der poetischen Sprache keine konkrete Grund-Bei der bewußtseinsmäßigen sowie bei lage bieten. sprachlichen Bewältigung des Phänomens des Todes ist daher die Antithese sichtbar / unsichtbar aufgehoben. Die Inspiration (zvuk), der Ausgangspunkt des dichterischen Prozesses entfällt, da die konkret-dinghafte Grundlage fehlt. Eine Darstellung von Tod und Jenseits scheint daher nur hypothetischer Basis möglich.

Darüberhinaus ist die Transzendenz aber in der die Lyrik Cvetaevas beherrschenden Antithese Diesseits /Jenseits vertreten, sie bestimmt daher auch die poetische Darstellung der beiden anderen Hauptthemen, Liebe und Dichtung.

In den Darstellungen der Liebe, die trotz ihres bildhaften,

zum Teil mystifizierenden Charakters immer einen deutlichen Bezug zu konkreten Begebenheiten und persönlichen Erfahrungen zeigt, erscheinen Tod und Jenseits als Gegenwelt Realität. Hier zeichnet sich aber bereits der metaphorische Charakter der beiden Begriffe ab. denn diese Gegenwelt bedeutet nicht notwendigerweise Nicht-Sein, sondern sentiert in den meisten Fällen eine ideale Form des Seins. das heißt sie stellt ein idealisiertes Spiegelbild der Realität dar. In bezug auf die bildhafte Repräsentation des Dichters wurde eine Doppelweltlichkeit mit deutlicher Tendenz zum Absoluten, der Dichtung festgestellt. Naheliegend ist daher die These, daß Cvetaeva Tod und Jenseits in keinem Fall als existentielles Problem verstanden wissen will. sondern als Metaphern für eine ideale Gegenwelt.

Diese These wird schon durch den poetologischen Grundsatz, daß Dichtung immer auf dem zvuk, der intuitiven Wahrnehmung der Realität (vesci) basiert, unterstützt.

Zu untersuchen ist zunächst, durch welche Bilder Tod Jenseits repräsentiert sind, welche Motive mit ihnen Verbindung stehen, unter welchem Aspekt sie in Cvetaevas Lyrik erscheinen und schließlich, ob in bezug auf dieser Punkte Gemeinsamkeiten mit dem angestrebten geistigdichterischen Absolutum festzustellen sind.

a) Das Jenseits als idealisiertes Spiegelbild des Diesseits

In den drei frühen Gedichtbänden, die bereits entscheidend von der Todesthematik geprägt sind, stellt Cvetaeva zwei Aspekte in den Vordergrund: den als Verlust empfundenen Tod, der in größtenteils an die verstorbene Mutter gerichteten Nachrufgedichten thematisiert ist, und die Sehnsucht nach dem eigenen Tod.

Die Nachrufgedichte, die sich formal im wesentlichen an den Gattungsmerkmalen des Epitaphs orientieren 170, drücken Trauer über den Verlust der Mutter und der als märchenhaft und paradiesisch empfundenen Kindheit aus:

"Vse blednej lazurnyj ostrov - detstvo, My odni na palube stoim." 171

Symptomatisch für Cvetaevas Lebensanschauung ist die allegorische Darstellung, die die Kindheit als verblassende azurfarbene Insel, die Zeit als Schiff und das Leben als Meer zeigt: Sie läßt die Kindheit nach ihrer Beendigung bereits als zeitlose, poetisch verklärte Sonderform des Lebens erscheinen. – Auch das Farbadjektiv lazurny; ist in bezug auf Tod und Transzendenz zu deuten. – Entsprechend erscheint das Jenseits als Abbild der Kindheit:

"Zdes' dremat' mešala ej rešetka, A teper' ona usnula krotko Tam, v sadu, gde Bog i oblaka."172

Das Bild des Gartens ist zum einen auf die christliche Vorstellung vom Paradies zu beziehen, zum anderen finden sich direkte Entsprechungen zu Schilderungen realer Landschaften, wie etwa des Gartens in Tarussa<sup>173</sup>.

Die Wolken, die den Höhenbildern zuzuordnen sind und die Loslösung von der Erde repräsentieren, sind als Hinweis auf die Zeit- und Raumlosigkeit zu verstehen, die auch in bezug auf die Dichtung durch Flug- und Höhenbilder vertreten ist. Deutlicher wird die Nähe zur Dichtung in einem Epitaph auf den Tod einer Jugendfreundin ("Pamjat' Niny Dźavacha"): Hier verwendet Cvetaeva das Bild des aus dem Käfig entlassenen Vogels für den Tod, ein Bild, das später mehrfach die dichterische Inspiration symbolisiert:

"I vot vesnoj raskrylas' kletka, Metnulis' v nebo dva kryla." 174

Das Jenseits als Spiegelbild und ideale Gegenwelt, in der zeitliche und räumliche Begrenzungen aufgehoben sind, erscheint bereits in der frühen Lyrik als Zufluchtsort vor der beengenden Nüchternheit der Realität. Das Gedicht "Molitva" thematisiert die Sehnsucht nach einem frühen Tod als einer Alternative zur poetischen Verklärung der Kindheit. Zugleich erscheint der Tod auch als Alternative zu einer außergewöhnlichen Lebensführung über die Grenzen der menschlichen Möglichkeiten hinaus und rückt damit immer mehr in die Nähe der Dichtung:

"Vsego choču: s dušoj cygana Idti pod pesni na razboj, Za vsech stradat' pod zvuk organa I amazonkoj mčat'sja v boj;

[...]

Ljublju i krest i šelk i kaski,

Moja duša mgnovennij sled... Ty dal mne detstvo - lučše skazki I daj mne smert' - v semnadcat' let!"175

Diese Verse stellen die erste poetische Reflexion Cvetaevas ihre Fähigkeiten und Möglichkeiten als Dichterin die erste Thematisierung der Dichtung dar, die hier durch pesnja repräsentiert ist. Zigeuner und Amazone, sowie Beobachten der Sterne und schließlich die Anspielung Rattenfänger-Sage<sup>176</sup> sind ebenfalls allegorische Darstellungen der Dichtung als nicht an räumliche Grenzen gebundene, in die Transzendenz weisende schöpferische Tätigkeit.

Bemerkenswert ist vor allem, daß Cvetaeva bereits in diesem 1909 entstandenen Gedicht Tod und Dichtung in einen direkten Bezug zueinander setzt, so daß der Tod zum Spiegelbild der Dichtung wird, wie aus den Parallelkonstruktionen der letzten beiden Verse herauszulesen ist.

b) Das Jenseits als synthetischer Bereich zwischen Realität und Transzendenz

Jenseits als Gegenwelt zur Realität und Spiegelbild einer idealisierten Konzeption des bytie ist das vorherrschende Motiv in den Todesdarstellungen Cvetaevas. findet sich, ebenfalls schon in der frühen Lyrik angelegt, die Vorstellung vom Jenseits als einem Zwischenreich, einer Synthese von Realität und Transzendenz, die insbesondere in bezug auf den Tod des Dichters in den Vordergrund tritt. 177

In einem Gedicht aus dem Band "Volšebnyj fonar'" erscheint der Tod als Mädchen und "rosafarbener Engel ohne Flügel":

"I devočka-smert' naklonilas' ko mne Kak rozovyj angel bez kryl."176

Das Farbadjektiv "rozovyj", das als Vorausnahme der Rot-Weiß-Symbolik zu lesen ist, und die paradoxe Metapher "angelbez kryl" implizieren eine Verweltlichung des Todes, die das Jenseits nicht als Nicht-Sein, sondern als eine ideale Form des Seins erscheinen läßt.

Die Lyrik der zwanziger Jahre thematisiert zunehmend das Bewußtsein der Zugehörigkeit zu einer Gegenwelt, die in mythologische und biblische Gestalten wie Eurydike oder die Tochter des Iairus verkörpert ist:

"Skazal - i voskresla I smutno, po pamjati, V mir chleba i lzi.

No postup' nadtresnuta, Guby podtjanuty, Ruki sveži. \*\*\*

Die Doppelwesenhaftigkeit durch die Erfahrung der anderen Welt, die das vom Tod auferweckte Mädchen der mit Persephone und Eurydike gemeinsam hat, ist hier durch das Bild des mit einem Riß versehenen Körpers dargestellt; auch die Lippen sind als Sinnbild des Gespaltenseins zu verstehen. In einer Parallelstelle aus "Poèma gory" erscheinen die Lippen im Zusammenhang mit dem Persephone-Mythos:

"Pomnju guby, dvojnoju rakovinoj Priotkryvšiesja moim." 161 Auch hier, in der poetischen Bearbeitung des biblischen Themas von Tod und Auferweckung, erscheint das Jenseits als eine unbestimmte Gegenwelt. Und durch die thematische Verwandtschaft mit den Mythen von Persephone und Eurydike, Gestalten, mit denen sich Cvetaeva als Dichterin identifiziert, rückt es wiederum in die Nähe einer sinnbildhaften Verkörperung der Dichtung.

Cvetaeva stellt Eurydike als eine Gestalt dar, die aufgrund ihrer Erfahrung des Totenreichs die Begriffe Schein und Realität umwertet und deshalb ihre Rückkehr auf die Erde und ins Leben verweigert:

"[...] Ibo v prizraćnom dome
Sem - prizrak ty, suśćij a jav' Ja mertvaja ... Ćto że skažu tebe, krome:
- >Ty èto zabud' i ostav'!<"102</pre>

Die Metapher "v prizracnom dome" geht auf die Antithese žizn' vidimaja / žizn' nevidimaja zurückies; die folgenden Verse verdeutlichen, daß es sich um ein Bild für das Totenreich handelt, in dem eine Umwertung stattfindet: Dom, in Cvetaevas Lyrik sonst Symbol für die in sich geschlossene menschliche Existenzies, repräsentiert hier die unsichtbare Seite des Seins, prizrak dagegen die sichtbare:

"V prizračnom dome" ist als doppelperspektivisches Bild zu verstehen, das die Begriffe Schein und Sein relativiert und das Totenreich als Synthese der sichtbaren und der unsichtbaren Welt darstellt. Daß das Jenseits darüberhinaus unter diesem Aspekt mit der Dichtung gleichzusetzen ist, zeigt das hieran anknüpfende, zwölf Jahre später entstandene Gedicht

"Est' ščastlivcy i ščastlivicy...", das im Zusammenhang mit Orpheus als Symbolgestalt für den Dichter bereits erläutert wurde 105: Die Dichtung wird auf hypothetischer Ebene vom Dichter getrennt. Das Symbol golos beruft sich auf die Mythologie, die Orpheus als Sänger darstellt, ist aber zugleich als Anknüpfung an die poetologischen Termini zuuk und sluch zu verstehen. Als einzige Macht, die Eurydike aus dem Totenreich herauszulocken vermag, erscheint sie gleichrangig mit dem Totenreich.

Diese teils latente, teils offensichtliche Verbindung zwischen Jenseits und Dichtung bestimmt das ganze lyrische Werk Cvetaevas, das nur sehr vereinzelt Auseinandersetzungen mit dem Tod als existentiellem Phänomen. das heißt als Ende des menschlichen Daseins, enthält. Die Verklärung des Todes der frühen Lyrik ist wesentlich von der christlichen in Paradies-Vorstellung sowie von der Sehnsucht nach Befreiung von Zeit und Raum geprägt. In beiden Fällen handelt es sich um die poetische Kreation einer transzendenten Gegenwelt, die auf den Wahrnehmungen und Erfahrungen der sichtbaren Welt basiert. Daraus erklärt sich auch die Verwandtschaft von Jenseits und Dichtung in den Gedichten, die bereits latent die Thematik des Dichter-Todes aufweisen. Identisch werden die beiden Bereiche dort, wo es ausdrücklich um den Tod des Dichters geht.

Das erste dieser Gedichte, die sich als Epitaphe mit dem konkreten Ereignis des Dichter-Todes beschäftigen, ist der Zyklus "Stichi k Bloku" aus dem Jahr 1921. 188

"Vot on - gljadi - ustavšij ot čužbin, Vožd' bez družin. Vot - gorst'ju p'et iz gornej bystriny, -Knjaz' bez strany.

Tam vse emu: i knjažestvo, i rat', I chleb, i Mat'.

Krasno tvoe nasledie, - vladej, Drug bez druzej!"187

Die menschliche Existenz des Dichters ist charakterisiert durch paradoxe Metaphern. Ebenso wie die Wendungen "otstavšij ot čužbin" und das Bild des gebrochenen Flügels im vierten Teilgedicht ("perelomlennoe krylo") 188 kennzeichnen sie die Vereinsamung und Ohnmacht des Dichters, dessen künstlerische Berufung durch die Bedingungen des Daseins nicht zur Entfaltung kommen können.

Das Jenseits, durch das hinweisende "tam" als lokalisierbare Gegenwelt gekennzeichnet, ist als neuer Seinsbereich dargestellt, in dem alle Bedingungen für die dichterische Arbeit erfüllt sind.

Bild des Brotes, mit dem Cvetaeva auf den Hungertod Bloks anspielt, steht für die materielle Sicherheit und charakterisiert das Jenseits wiederum als Gegenwelt. Die Farbe Rot in der Metapher "krasno tvoe nasledie" kann wie in den meisten Fällen, wo sie als Bestandteil der polaren Rot-Weiß-Symbolik erscheint. sowohl für Blut als auch für Feuer Beide Symbole repräsentieren die Dichtung, wie stehen. bereits erläutert, unter verschiedenen Aspekten: als Opfer und als Leidenschaft. Im Hinblick auf die Analogie zu Christus ("Bylo tak jasno na like ego: / Carstvo moe ne mira sego") im zweiten Teilgedicht und die Metaphern

pevčuju prorez', v zapekšijsja pyl"189 sind beide Deutungen gültig, wie auch die Symbolik der Farbe Rot bei Blok selbst ambivalent ist190.

Mit dem Bild des Schwans, dem anderen Pol der Rot-Weiß-Symbolik, greift Cvetaeva im zweiten Teilgedicht auf den 1916 entstandenen ersten Teil der "Stichi k Bloku" zurück, in dem sie unter Verwendung der Schnee-Symbolik Bloks den Schwan zum Symbol des Dichters macht.

Der Tod ist r. in zweiten Teilgedicht durch Flugbilder ren asentiert, e. n. das Symbol des Schwans anknüpfen, und als Befreiung und inspiratorische Kraft dargestellt:

"Padaj źe, padaj že, tjaźkaja med'! Kryl'ja izvedali pravo: letet'! Guby, kricavśie slovo: otvet'! Znajut, čto etogo net - umeret'!"

Im fünften Teilgedicht, das die Trauer um Blok thematisiert, erscheint der Tod bereits als konkretes Ereignis und existentielles Phäntmen<sup>191</sup>, wie vor allem im Bild der "leeren Augenhöhlen" im sechsten Teilgedicht deutlich wird:

"Pust"e glaznicy:
Mert i svetlo.
Snov a, vsevidca
Pust steklo.":92

So deutet dieser als Totenklage konzipierte Zyklus zwar mit dem Bild des Schwans und in der Rot-Weiß-Symbolik die Perspektive auf ein Reich der Dichtung nach dem Tod hin, ißt jedoch noch (eine vollständige und direkte Identifikation von Jensei unf Dichtung zu. Dies resultiert aus der

Situation und Perspektive des Sprechers<sup>193</sup>: Sie ist vorrangig auf das konkrete Faktum des Dichter-Todes ausgerichtet, dessen Unmöglichkeit und Widersinnigkeit lediglich in den beiden ersten Teilgedichten thematisiert wird.

Die Mythifizierung des Todes, die Analogien zu Christus und Orpheus sowie die Auferstehungssymbolik in (5) und (7) weisen zwar ebenso wie die Flugbilder im zweiten Teilgedicht darauf hin, daß Tod für den Dichter nicht Ende, sondern Anfang bedeutet, dem Zyklus fehlt jedoch noch die präzise Perspektive auf ein Jenseits, wie es das Poem "Novogodnee" darstellt.

Auch der 1930 als Reaktion auf den Selbstmord Majakovskijs entstandene Zyklus "Majakovskomu" 194 ist als Nachruf angelegt und beschäftigt sich vorrangig mit dem Dichter Majakovskij und dem Faktum seines Todes.

Im dritten Teilgedicht nimmt Cvetaeva mit dem Bild des Berges Bezug auf ihr neun Jahre zuvor entstandenes Gedicht "Majakovskomu", in dem sie Majakovskij als "inkarnierte Synthese" von Erhabenem und Alltäglichem<sup>195</sup>, von Himmlischem und Irdischem darstellt ("archangel-tjaželostup'")<sup>196</sup>.

Eine Perspektive auf die Transzendenz entsteht nur im sechsten Teilgedicht, einem fiktiven Zwiegespräch zwischen Majakovskij und Esenin im Jenseits, in dem es jedoch weniger um einen durch den Tod zugänglichen Dichter-Himmel geht, sondern eher um politische und künstlerische Probleme in der Sowjetunion. Die zugrundeliegende Idee, daß Tod und Jenseits Verbindungen und Begegnungen ermöglichen, die im Bereich der menschlichen Existenz nicht realisierbar sind,

stellt jedoch auch ein Grundprinzip der Dichtung dar, wie bereits aus der Symbol-Metapher "liričeskie provoda" und aus dem Poem "S morja" deutlich wurde. Im posthumen Brief-Essay an Rilke definiert Cvetaeva diese innere Verbindung durch den Tod und gebraucht dabei die Metapher "krugovaja poruka bessmertija" 197. Eine Annäherung dieses transzendenten Bereichs, in dem auch Blok, Gumilev und Sologub erscheinen, an das Absolutum Dichtung ist in der Begegnung der toten Dichter ebenso impliziert wie im Kontrast zur Alltäglichkeit der Daseinsgestaltung auf der Erde.

Umso deutlicher zeigt das drei Jahre vor dem Majakovskij-Zyklus entstandene Poem "Novogodnee", daß Cvetaeva Tod und Jenseits nicht als existentielles Problem, sondern Bilder für eine in Opposition zum menschlichen Dasein stehende Gegenwelt verstanden wissen will. Dies bezeugt schon die Konzeption des Poems als posthumer Brief den verstorbenen Rilke, die voraussetzt, daß das Jenseits einer bestimmten Ebene erreichbar und konkret ist: Der Titel "Novogodnee" weist ebenso wie die erste Zeile auf die zeitliche, räumliche und existentielle Dimension hin: eine neue Sprache deutet sich hier bereits an:

"S Novym godom - svetom - kraem - krovom!
Pervoe pis'mo tebe na novom
- Nedorazumenie, čto zlačnom (Zlaćnom - zvačnom) meste zyčnom, meste zvučnom
Kak Ėolova pustaja bašnja."

196

Das schon zu Anfang anklingende Motiv des zuuk wird am Ende des Poems wieder aufgenommen: "S novym okom, Rajner, sluchom,

Rajner!"199

Cvetaeva bezeichnet mit diesen parallel nach der Glückwunschformel konstruierten Wendungen, die leitmotivisch das
ganze Poem durchziehen, in Analogie zur Jahreswende den
Beginn eines neu dimensionierten Bereichs. Zeitliche und
räumliche Begriffe stammen zwar aus der menschlichen Vorstellungswelt, verlieren jedoch ihre herkömmliche Bedeutung<sup>200</sup>. "Novogodnee" bedeutet nicht Jahreswende im herkömmlichen Sinn, sondern die Verwandlung des Menschen Rilke
in den poetischen Geist Rilke.<sup>201</sup>

"Ćto mne delat' v novogodnem šume
S ėtoj vnutrenneju rifmoj: Rajner-umer.
Esli ty, takoe oko smerklos',
Značit žizn' ne žizn' est', smert' ne smert' est'.
Značit - tmitsja, dopojmu pri vstreče! Net ni žizni, net ni smerti, - tret'e,
Novoe. I za nego (solomoj
Zasteliv sed'moj - dvadcat' šestomu
Otchodjaščemu - kakoe ščast'e
Toboj končit'sja, toboj načat'sja!)"202

Die Opposition von Leben und Tod hebt sich auf, weil beide Begriffe relativ werden. Dies geschieht durch den Reim, der hier als pars pro toto für die Dichtung steht: Der Reim "Rajner -umer" synthetisiert insofern die Bereiche Leben und Tod, als er den real existierenden Rilke Rajner mit dem Begriff des Todes umer auf lautlicher Ebene gleichstellt. Die schon zu Anfang des Poems angesprochene Bedeutung des zuuk für den "dritten, neuen" Bereich bestätigt sich. Darüberhinaus ist der Reim Rajner - umer auch als Vorgriff der Definition des Todes als "eine ganze Reihe neuer Reime" zu verstehen:

"Ibo pravil'no tolkuja slovo Rifma - čto - kak ne - celyj rjad novych Rifm - Smert'?"203

Dies bedeutet nicht nur, daß in dem neuen Bereich des zuuk Reime, das heißt neue Formen der Dichtung aufgrund einer neuen Dimension von Raum, Zeit und sinnlicher Wahrnehmung möglich sind, sondern daß Tod und Jenseits tatsächlich mit dieser neuen, absoluten Dichtung gleichzusetzen sind. -Die phonetische Konstellation des Reims Rainer bezieht auch smert' mit ein und schafft damit auch eine lautliche Basis für die Identifikation.

Deutlich wird aus diesem Abschnitt des Poems aber ebenso, daß der "neue" Bereich, in den Rilke eingegangen ist, eine Synthese von Leben und Tod darstellt: "Net ni zizni, net ni smerti, - tret'e, / Novoe [...]". Die zu Lebzeiten Rilkes nicht zustandegekommene Begegnung kann nun auf einer neuen, poetischen Ebene stattfinden, wie auch die Synthese von Leben und Tod nur durch die Dichtung möglich ist.

Die Bemerkung Cvetaevas zu Anfang ("Žizn' i smert' davno beru v kavyčki / Kak zavedomo-pustye splety") relativiert die Begriffe Leben und Tod dadurch, daß sie das liche der Wortbedeutungen von Zizn' und smert' apostrophiert. Das In-Anführungszeichen-Setzen der beiden Begriffe kann als Metaphorisierung, das heißt als Zuordnung einer metaphorischen Qualität verstanden werden. Somit wird das scheinbar beiläufig erwähnte In-Anführungszeichen-Setzen selbst zur Metapher für eine Dichtung, die durch uneigentliche metaphorische Sprechweise Gegensätze aufhebt, indem sie jedem Wort und jedem Begriff eine neue bildhafte Dimension verleiht.

Auch die Darstellung des Jenseits ("tam") als reale Landschaft ohne räumliche Begrenzung - Cvetaeva knüpft hier an die Paradies-Vorstellung ihrer frühen Lyrik an - ist als eine solche bildhafte Synthese zu verstehen, in der Leben und Tod als Metaphern fungieren:

> "Skol'ko raz na škol'nom taburete: Čto za gory tam? Kakie reki? Choroši landšafty bez turistov? Ne ošiblas', Rajner - raj - goristyj, Grozovoj? Ne pritjazannyj vdov'ich odin ved' raj, nad nim drugoj ved' Raj? Terrasami? [...]. " 204

Elemente des realen Lebens - die visuelle Wahrnehmung erkennt das Paradies als kartographierte Landschaft verbinden sich auf der Ebene der Sprache mit der zeitlichen und räumlichen Unendlichkeit des Jenseits. Die metaphorischen Inhalte der beiden Begriffe - Sichtbarkeit und unvorstellbare Unendlichkeit - werden so miteinander verknüpft, eine neue, nur auf poetischer Ebene mögliche Realität entsteht.

Als Pendant auf formaler Ebene fungiert der Begriff sozuučie am Ende des Poems ("Celyj rjad značenij i sozvučij / Novych."), der zur Metapher für die synthetisierende Funktion der poetischen Sprache wird.

Bei dem Poem "Novogodnee" handelt es sich also keinesfalls eine verklärende Darstellung des Todes Rilkes oder um eine hypothetische Beschreibung eines Dichter-Paradieses.

Vielmehr wird Rilkes Tod Cvetaeva zum Anlaß, die Stellung der Dichtung angesichts der Gegebenheiten der menschlichen Existenz zu reflektieren. Da absolute, inspiratorische Wahrnehmung und eine vollkommene dichterische Arbeit nur unter Verzicht auf die menschliche Existenz möglich erscheint, werden Tod und Jenseits zu Metaphern für dieses poetische Ideal. Aufgrund dieser bildhaften Qualität sind Tod und Jenseits deutlich vom Begriff der Transzendenz zu unterscheiden, der ein empirisch unzugängliches Absolutum darstellt. Diese Transzendenz repräsentiert sich unter anderem Leere, dem Ziel des Fluges in der absoluten vozducha" und in dem das Poem beschließenden Bild Kathedrale, die ihre eigene Turmspitze überragt. Tod und Jenseits, in der frühen Dichtung bis 1921 noch eigenständiges Thema, gewinnen zunehmend metaphorische Qualität - eine Entwicklung, die mit dem zweiten Blok-Zyklus einsetzt ("Stichi k Bloku", 1921). Sie werden schließlich, wie "Novogodnee" zeigt, zu Metaphern für die Dichtung in ihrer von Cvetaeva angestrebten Form. Das Poem schafft, weil sich trotz der metaphorischen Verwendung des Begriffs Tod an der sichtbaren Wirklichkeit orientiert, selbst poetische Ebene, auf der eine Weiterexistenz Rilkes als Dichter in Cvetaevas Vorstellung möglich erscheint: Das Gedicht spricht, indem es die Dichtung als Synthese von Realität und Transzendenz darstellt, von sich selbst.

## SCHLUSS

Die Untersuchung der Bedeutung von Realität und Transzendenz formalen und inhaltlichen im theoretischen. Bereich der Lyrik Cvetaevas hat gezeigt, daß das antithetische Verhältnis der beiden Seinsebenen die gedankliche, formale und inhaltliche Struktur der Lyrik bestimmt. - Die Antithese Realität / Transzendenz kann dabei in unterschiedlicher Gestalt und in einer Vielzahl von bildhaften Repräsentationen auftreten. - Für alle drei Bereiche erwies sich die Dichtung als der einzige Ort, an dem eine Synthese der beiden antithetischen Seinsformen möglich wird: Die Poetologie Cvetaevas baut auf dem Grundsatz auf, daß die Dichtung auf einer ganzheitlichen Wahrnehmung der Realität das heißt auf der Erkenntnis ihrer sichtbaren und ihrer unsichtbaren, der Transzendenz verwandten Seite.

Die Wahl der formalen Mittel beruht auf dem Streben Cvetaevas nach "Konsonanz" (sozvučie), wobei dieser Begriff aus
"Novogodnee" als Metapher für die poetische Synthese zu
verstehen ist. Beim Parallelismus wird dieses Prinzip der
Konsonanz am deutlichsten; Ellipse und Satzstörung sowie
bestimmte Formen der Bildlichkeit basieren auf der Synthese
der sichtbaren, verbal darstellbaren und einer latenten,
sprachlich nicht erfaßbaren Realität.

Bei der Analyse der Bildlichkeit unter inhaltlichem Aspekt und in bezug auf die drei Hauptthemen der Dichtung Cvetaevas - Dichtung, Liebe sowie Tod und Jenseits - erwiesen sich vor allem die Schlüsselbilder, die die inhaltliche Struktur der

Lyrik Cvetaevas entscheidend bestimmen, als Bilder mit synthetischem Aufbau bzw. synthetisierender Funktion: Bei meisten von ihnen handelt es sich um dichotome ambivalente Bilder, die Realität und Transzendenz unter einem bestimmten Aspekt repräsentieren. Der Stellenbeiden antithetischen Komponeten kann wert unterschiedlich sein; das Verhältnis von Realität und Transzendenz innerhalb eines Bildes ist in jedem Fall bestimmend für dessen synthetische Qualität. Eine Sonderstellung nimmt dabei das Jenseits (tot svet) ein, das als eines der drei Hauptthemen sich selbst zugleich als idealisiertes Gegenbild Realität präsentiert und damit zur Metapher für die zur absolute, ideale Form der Dichtung wird.

Die Dichtung in ihrer Idealform, wie Cvetaeva sie anstrebt, sich in dieser Metapher als ein in der Wirklichkeit der menschlichen Existenz nicht vollständig realisierbares Absolutum dar. - Auf dieser Kluft poetischer zwischen Idealform und dem im Rahmen der menschlichen Existenz des Dichters Erreichbaren basiert Cvetaevas eigener Zwiespalt sowie der antithetische Aufbau ihres Werks. Obwohl sich die Dichtung an der konkreten Realität auf inhaltlicher wie auf formaler Ebene orientiert, ist sie weder ein Abbild der äußeren oder der inneren Welt noch eine bewußte Deformation der Wirklichkeit, - ein Prinzip, das Hugo Friedrich als bestimmend für die moderne Lyrik erkennt¹ und auf der die symbolistische Ästhetik basiert2 -, noch stellt sie eine völlige Neuschaffung einer poetische Welt dar, wie sie die Futuristen anstreben.

Sie ist vielmehr eine geistige Ausdrucksform, die sichtbare und unsichtbare Wirklichkeit - Realität und Transzendenz so miteinander vereint, daß ein neuer eigenständiger Bereich, eine autonome und ganzheitlich wahrnehmbare poetische Realität entsteht, die sich in jedem dichterischen Werk neu repräsentiert. In dieser Gestalt ist sie dem Dichter zumindest auf geistig-ideeller Ebene und über die Sprache zugänglich, auch wenn sie ihm in ihrer Idealform noch unerreichbar erscheint.

Die Dichtung stellt damit in jeder Hinsicht eine Gegenwelt zur menschlichen Existenz dar, eine geistige Realität, von der Polarität von Geist und Körper, Wirklichkeit Daher ist die Synthese für Cvetaeva bestimmt ist. ein zufälliges Phänomen, sondern sie wird zu dem nicht grundlegenden Prinzip ihrer Dichtung, die als geistiges Gegenstück zu der von Körperlichkeit sowie von zeitlicher und räumlicher Begrenzung geprägten menschlichen Existenz ist. Cvetaeva steht damit in ihrer konzipiert Konzeption Rilke sehr nahe, der die Vergeistigung des Seins anstrebt und Kunst als Form der Transzendenz<sup>3</sup> versteht:

unsere Aufgabe diese vorläufige, ist es, Erde so tief, 50 leidend und hinfällige uns leidenschaftlich einzuprägen, daß ihr Wesen in 'unsichtbar' wieder aufersteht."

#### **ANMERKUNGEN**

## Einleitung:

- 1 Venemir A. Kaverin, Pered zerkalom. Sobranie sočinenij v vos'mi tomach. Moskva 1980-1983. Bd.6. S.190.
- In der Sekundärliteratur sind zu diesem Punkt verschiedene Standpunkte vertreten. Karlinsky etwa sieht bereits in dem Band "Versty" aus dem Jahr 1916 den Beginn einer Entwicklung zu sprachlicher und formaler Eigenständigkeit. (Simon Karlinsky, Marina Cvetaeva. Her Life and Art. Berkely / Los Angeles 1966. S.181.)
- Vgl. "Poėt" (3). Stichotvorenija i poemy v pjati tomach. Sostavlenie i podgotovka teksta A. Sumerkina. New York 1981-83 (Bd.1-4) (im Folgenden zitiert als StP). Bd. III, S. 69. Vgl. dazu auch: Maria Razumovsky, Marina Zwetajewa. Mythos und Wahrheit. Wien 1981. S. 51ff.
- In ihrem Aufsatz "Poety's istoriej i poety bez istorii" bezeichnet Cvetaeva das Gefühl als Ursprung und Zentrum der lyrischen Dichtung. (Socinenija v dvuch tomach. Moskau 1980. Bd. 2, S. 431.)
- 5 Alica Flasková, Die Rezeption der Folklore in der Dichtung Marina Cvetaevas. Phil. Diss. Wien 1975.
- Dimitrij S. Mirskij, Geschichte der russischen Literatur. München 1964. S. 446ff.
- 7 Vahan D. Barooshian, Russian Cubo-Futurism 1910-1930. A Study of Avant-Gardism. The Hague/Paris 1974. S.33.
- 8 Mit dem Problem der Gemeinsamkeiten mit der symbolistischen und futuristischen Ästhetik und Poetik beschäftigt sich Teil I der vorliegenden Arbeit (Poetologie) noch eingehender.
- Ilma Rakusa /Felix Ingold, M.I.Cvetaeva im Briefwechsel mit R.M.Rilke. Unveröffentlichte Materialien aus dem Berner Rilke-Archiv. In: Zeitschrift für Slavische Philologie 41/1. Heidelberg 1980. S.127-173. Rainer Maria Rilke, Marina Zwetajewa, Boris Pasternak. Briefwechsel. Hrsg. Jewgenij Pasternak, Jelena Pasternak, K.M.Asadowskij. Frankfurt a.Main 1983.
- 10 Michel Aucouturier, Boris Pasternak in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Reinbeck bei Hamburg 1965. S.62f.
- 11 Jacob Steiner, Rilkes Duineser Elegien. Bern / München

- 1962. S.14 u. 71.
- 12 Karlinsky, Marina Cvetaeva (aa0.).
- Raszumovsky, Marina Zwetajewa (aaO.).
  Die 1983 erschienene erweiterte Fassung dieser Monographie in russischer Sprache trägt folgenden Titel:
  Marija Razumovskaja, Marina Cvetaeva. Mif i dejstvitelnost'. Dopolnennyj tekst.London 1983.
- 14 Ieva Vitins, Escape from Earth: A Study of Tsvetaeva's Elsewheres. In: Slavic Review 36/4 (1977). S.644-57.
- Anya M.Kroth, Toward a New Perspective of Marina Tsvetaeva's Poetic World. In: Marina Cvetaeva. Studien und Materialien. Wiener Slavistischer Almanach. Sonderband 3. Wien 1981. S.5-28.
- Svetlana I.El'nickaja, O nekotorych čertach poětičeskogo mira M.Cvetaevoj (I-IV). In: Wiener Slavistischer Almanach, Bde.3 (1979), S.57-73, 4 (1979), S.19-40, 7(1981), S.95-108 und 11 (1983), S.263-323.
- 17 Ibid. (Bd.3), S.58.
- 18 Ibid. (Bd.3). S.58f.
- 19 Svetlana I.El'nickaja, Motiv 'otrešenija' v poėtičeskom mire Cvetaevoj. In: Wiener Slavistischer Almanach, Bd. 15 (1985). S. 123-155.
- 20 Marina Cvetaeva, Krysolov. Der Rattenfänger. Herausgegeben, übersetzt und kommentiert von Marie-Luise Bott mit einem Glossar von Günther Wytrzens. Wiener Slavistischer Almanach, Sonderband 7. Wien 1982.
- 21 Marie-Luise Bott, Studien zum Werk Marina Cvetaevas. Das Epitaph als Prinzip der Dichtung Marina Cvetaevas.Frankfurt a. Main [u.a.] 1984.
- 22 Ibid. S.29.
- 23 M.L.Gasparov, "Poėma vozducha" M.Cvetaevoj. Opyt interpretacii. In:Trudy po znakovym sistemam 15. Tartu 1982. S. 122-148.
- 24 Ol'ga G. Revzina, Iz nabljudenij nad semantičeskoj strukturoj "Poemy konca" M.Cvetaevoj. In: Trudy po znakovym sistemam 9. Tartu 1977. S.62-84.
- 25 Jerzy Faryno, Iz zametok o poetike Cvetaevoj. In: Marina Cvetaeva. Studien und Materialien. Wiener Slavistischer Almanach, Sonderband 3. Wien 1981. S.29-48.
- 26 Der werkimmanente Ansatz der phänomenologischen Methode

ist auf "Intentionalität", das heißt auf die Aufdeckung des im Werk oder im Text "Verborgenen" ausgerichtet. (Heidegger, auf den diese Methode unter anderem zurückgeht, verwendet dafür den Begriff des "Entbergens".) Er erlaubt daher ein Vorgehen von der äußeren Gestalt eines Textes zur Gesamtintention eines Werks. Einzelne Phänomene - Syntax, Versstruktur, Bildstruktur werden im Hinblick auf diese Intentionalität untersucht. (Manon Maren-Grisebach, Die Methoden der Literaturwissenschaft. München 1970. S. 46f.)

- 27 "Das Intendierte ist von der Wortgestalt unabtrennbar, eine Verbindung von Inhalt und Form, von Gehalt und Gestalt ist gegeben. Stellt man phänomenologisch den Gehalt einer Dichtung fest, so ist man gleichzeitig eingedenk, daß dieser bestimmte Gehalt nur mit diesem bestimmten Wortlaut und in dieser bestimmten Wortkombination gegeben ist." (Ibid. S.46)
- 28 Vgl. ibid. S.43.
- 29 Staiger, Die Kunst der Interpretation. Emil Zürich 1955. S.21.

## Teil I: POETOLOGIE

- Izbrannaja proza v dvuch tomach. 1917 -Sopostavlenie i podgotovka teksta A.Sumerkina. York 1979 (im Folgenden zitiert als Izbr.proza). Bd. II, S.7.
- 2 Aleksandr V. Bachrach, Pis'ma Mariny Cvetaevoj. Mosty 6, München 1961. S.326.
- 3 dazu: Katharina Kippenberg, Rainer Maria Rilkes Vgl. Duineser Elegien und Sonette an Orpheus. Frankfurt 1946. S.74ff.
- Bodo Zelinsky, Russische Romantik. Köln 1975. S.13ff.
- 5 Vgl. dazu: Maria Razumovsky, Marina Zwetajewa (aa0.). S.143-153, 243 u. 258ff.
- 6 Jurij Ivask, Cvetaeva - Majakovskij - Pasternak. The New Review / Novyj Zurnal 95, New York 1969. S.169: "Goresti slomili ee. No, kak éto ni stranno, nasto-Cvetaevoj tragedija drugaja: trasedija udaći. Ee udaća - poezija, kotoroj ona byla oderžima (i v kotoroj ona inogda terjala kontrol' nad soboj: poėt daleko zavodit reč'.) Kak Cvetaeva ni byla ščastliva na svoem liriceskom prostore, - ona vtajne vsegda znala: skol'ko ni proslavlaj bogov, geroev, poėtov, skol'ko ni baraban', ni brjaščaj, ni

- trubi net na zemle dostojnogo vysšej pochvaly, net dostojnogo vysšej ėnergii. Da, znala odnoj žizni malo."
- Pasternak betitelt mit dieser Metapher sein zwischen 1923 und 1928 entstandenes, Anastasija Cvetaeva gewidmetes Poem. (Boris Pasternak, Sočinenija. Pod. red. G. P. Struve i B.A. Filoppova. Ann Arbor 1961. Bd.1, S.264.)
- 8 Zit. nach dem Kommentar von Saakjanz, Soc. II, S. 472.
- 9 Vgl. dazu Brief an Rilke vom 2.8.1926. In: Rilke / Zwetajewa / Pasternak, Briefwechsel. S.231-234.
- Auch hier sind Anklänge an Puškin erkennbar: In seinem Gedicht "Pcet" (Polnoe sobranie socinenij. Izdatel'stvo Akademija Nauk SSSR 1947. III/1, S.65) thematisiert er die Antithese Alltagssprache (molva) / dichterische Sprache (glagol), wobei glagol auch für das Inspirationserlebnis selbst steht ("bozestvennyj glagol"). (Vgl. dazu: Zelinsky, Russische Romantik, aaO., S.43.)
- 11 El'nickaja, O nekotorych čertach poetičeskogo mira M. Cvetaevoj (I) (aaO.), S.67.
- 12 Vgl.: Otto Friedrich Bollnow, Rilke. Stuttgart 1951. S.67. und Jacob Steiner. Anschauungsformen. In: Blätter der Rilke-Gesellschaft, Heft 7-8, 1980/81, S.92ff. Rilkes "Weltinnenraum" ist insoweit mit der geistigen Sphäre in Cvetaevas Poetologie verwandt, als er wie sie eine vollkommene Einheit von Subjekt und Objekt, das heißt den vollkommenen Bezug des Einzelnen zum Allgemeinen darstellt. Die visuelle Wahrnehmung, auf der Rilkes Poetologie basiert, ist hier "verinnerlicht". (Vgl. dazu Steiner, Anschauungsformen, S. 95f.) Weltinnenraum Rilkes fehlt allerdings antithetische Struktur, die Cvetaevas poetologische Konzeption bestimmt; der Innenraum ist nicht als Synthese zweier polarer Seinsformen zu verstehen.
- 13 StP III, S.184.
- 14 Izbr.proza I, S.372.
- 15 El'nickaja, O nekotorych čertach poėtičeskogo mira M. Cvetaevoj (I) (aaO.). S.57.
- 16 Zit. nach Anya Kroth, Toward a New Perspective of Marina Tsvetaeva's Poetic World (aa0.). S.6.
- 17 Ibid. S.6ff.
- 18 "Dva slova o teatre". Vgl. Anm. zu "Iz dnevnika".

- Izbr.proza I, S.448.
- 19 StP II, S.218.
- 20 StP III. S.29.
- 21 Izbr.proza I, S.396.
- 22 Bernd Südkamp, Der junge Majakovskij und der Futurismus. In: Vladimir V. Majakovskij. Bd.1: Untersuchungen zu einzelnen Aspekten des Werks. Hamburger Beiträge für Russischlehrer (Hrsg. Irene Nowikowa) Bd.8. Hamburg 1977. S.85.
- 23 Z.B. "Ariadna"(1-2), StP III, S.64 und "Ēvridika Orfeju", StP III, S.56.
  Vgl. dazu El'nickaja, Motiv 'otrešenija' v poėtičeskom mire Cvetaevoj (aaO.). S.132f.
- 24 El'nickaja untersucht das Phänomen der Ich-Spaltung in "vyssee ja" und "nizsee ja" als ein Cvetaevas Lyrik bestimmendes Leitmotiv an zahlreichen Beispielen und kommt dabei zu dem Ergebnis, daß das präzise poetische Wort, das Bild, Cvetaeva als Mittel zur Überwindung ihrer "Maßlosigkeit" (bezmernost') dient. (Ibid. S.134 und 147.)
- 25 Vgl. dazu Brief an Rilke vom 9.5.26. Briefwechsel (aaO.). S.105.
- 26 StP IV, S.277.
- 27 Izbr.proza I, S.389.
- 28 Izbr.proza I, S.386.
  Vgl. auch: Angela Livingstone, Tvetaeva's 'Art in the Light of Conscience'. In: Russian Literature Triquarterly, no 11. Ann Arbor 1975. S.369.
- Zelinsky, Russische Romantik (aaO.), S. 26f. und Südkamp, Der junge Majakovskij und der Futurismus (aaO.) S.90.
- 30 "Est' u Bloka magičeskoe slovo: tajnyj žar.[...].Slovoključ k moej duše - i vsej lirike: [...] Pomožet žit' -Net! i est' žit'. Tajnyj žar i est' žit'." Izbr.proza II, S.292.
- 31 Izbr.proza I, S.398f.
- 32 Cvetaeva hat die Briefe im Januar 1929 auszugsweise übersetzt. (Vgl. Rakusa /Ingold, M.I.Cvetaeva im Brief-wechsel mit R.M.Rilke. S.132.)
- 33 "Erforschen Sie den Grund, der Sie schreiben läßt, prü-

fen Sie, ob er in der tiefsten Stelle Ihres Herzens seine Wurzeln ausstreckt, gestehen Sie sich ein, ob Sie sterben müßten, wenn es Ihnen versagt würde zu schrei-ben. Dieses vor allem: fragen Sie sich in der stillsten Stunde Ihrer Nacht: muß ich schreiben? Graben Sie in sich nach einer tiefen Antwort. Und wenn diese zustimmend lauten sollte [...], dann bauen Sie Ihr Leben nach dieser Notwendigkeit, [...]." (R.M.Rilke, Briefe an einen jungen Dichter, Frankfurt 1967. S.8.)

- 34 Ivask, Cvetaeva - Majakovskij - Pasternak (aa0.).S.169.
- 35 "Slovo-tvorčestvo, kak vsjakoe, tol'ko choždenie po sledu slucha narodnogo i prirodnogo. Choždenie po sluchu. Et tout le reste n'est que littérature." Izbr.proza I, S.396.
- 36 Barooshian, Russian Cubo-Futurism 1910-1930 (aa0.). S.81f. Südkamp, Der junge Majakovskij und der Futurismus (aa0.). S.56 und Bernd Südkamp, Die Sprache des jungen Majakovskij. In: Vladimir V. Majakovskij (aaO.). Bd.2: Studien und Materialien. S.15-43. S.16.
- 37 "Slyšu ne slova, a kakoj-to bezzvučnyj napev vnutri golovy, kakuju-to sluchovuju liniju - ot nameka do prikaza. [...]." Izbr.proza I, S.402.
- 38 Alexander Schmidt, Valerij Brjusovs Beitrag zur Literaturtheorie. Aus der Geschichte des russischen Symbolismus. München 1963. S.16.
- 39 Nesobrannye proizvedenija. Hrsg. Günther Wytzrens. München 1971. S.9.
- 40 Bott versteht den Tod der Mutter 1906 als "auslösendes Moment für poetisches Sprechen überhaupt". (Studien zum Werk Marina Cvetaevas (aa0.). S.24).
- Vgl. Teil II, 3 d. vorl. Arbeit. 41
- 42 Vgl. Bott. Studien zum Werk Marina Cvetaevas (aaO.). S. 67.
- 43 Die Symbolisierung des dichterischen Werks und des Inspirationserlebnisses durch zuuk geht auf die Antike (Rolf-Dietrich Keil, Ergänzungen zu russischen Dichterkommentaren. zvuki = Dichtung, eine Erfindung Puškins? In: Zeitschrift für Slavische Philologie Heidelberg 1967. S.258-263.) bzw. auf Puskin zurück (vgl. dazu Zelinsky, Russische Romantik (aa0.). S. 43). Auch Blok verwendet Lieder, Stimmen und Laute

- in Korrespondenz zur Farbe weiß als Bilder für die "hohe Transzendenz", in einigen späten Werken auch für "niedere Transzendenz". (Johanne Peters, Farbe und Licht. Symbolik bei Aleksandr Blok. München 1981. S.213ff.)
- Anastasija Cvetaeva erinnert sich, daß Marina schon in ihrer Kindheit eine Leidenschaft für das Wort und seinen Klang entwickelte ("Iz proślogo". In: Novyj Mir 1966,1. S.94) ein Hinweis darauf, daß zvuk auch in seiner wörtlichen Bedeutung, als musikalisches Element für Cvetaeva, die mit ihrer Dichtung von Anfang an ein Gegengewicht zur Musik schaffen wollte, eine wesentliche Rolle spielte. (Vgl. "Mat' i muzyka", Izbr.proza II, S.172-190.)
- 45 StP IV, S.244.
- 46 Brief an Rilke vom 6.7.1926. Briefwechsel (aaO.), S.206.
- 47 StP III, S.190.
- 48 StP III, S.173.
- 49 Vgl. Anm.73.
- Šklovskij leitet dies von einer Forderung Aristoteles' ab, die poetische Sprache müsse den Charakter des Fremdländischen, Außergewöhnlichen haben. Er begründet seine Theorie mit dem Hinweis darauf, daß in verschiedenen Kulturen Literatursprachen fremder Herkunft gewesen seien so das Altbulgarische, Grundlage der russischen Schriftsprache.

  (Pavel Medvedev, Die formale Methode in der Literaturwissenschaft. Stuttgart 1976. S.103.)
- 21el der Futuristen ist die Schaffung eines neuen Verhältnisses zwischen Form und Inhalt und einer neuen (poetischen) Realität vermittels der lautlichen und syntaktischen Deformierung der Sprache.

  (Südkamp, Die Sprache des jungen Majakovskij (aa0.).
  S.15.)
- 52 Holthusen, Studien zur Ästhetik und Poetik des russischen Symbolismus (aaO.). S.16f,
  Andrej Belyj, Magija slov. In:Simvolizm. (Andrej Belyj: Symbolismus.) Nachdruck der Ausgabe Moskau 1910.
  München 1969. S.430:
  "No vsjakoe slovo est' prežde vsego zvuk." und
  Valerij Brjusov, Lirika i ėksperiment. Izbrannye sočinenija v dvuch tomach. Moskau 1955. S.244.
- 53 "Geroj truda", Izbr.proza I, S176.
- 54 Ibid. S.179.

- 55 Bollnow, Rilke (aa0.), S.141.
- 56 Michel Aucouturier, Pasternak (aa0.). S.63.
- 57 R.M.Rilke, Malte Laurids Brigge. Sämtliche Werke Bd. 11. Frankfurt a. Main 1975. S. 711.
- 58 "Stich - formula ego suščnosti. Bozestvennoe >inače nel'zja<. Tam, gde moźet byt' pereves >formy< nad >soderzaniem (, ili >soderzanija ( nad >formoj (, tam suśčnost' nikogda ne nocevaia." Izbr.proza I, S.136.
- 59 Vgl. dazu z.B. die Varianten zu einzelnen Passagen des Gedichtzyklus "Oda k pesemu chodu" in StP III, S.478f.
- 60 Izbr.proza I, S.272f.
- 61 "Očag mudreca", StP I, S.103.
- 62 Neizdannye pis'ma. Hrsg. G. Struve u. V. Struve. Paris 1972. S.296.
- Vgl. die in der Einleitung zu Teil II,3 d. vorl. Arbeit 63 zitierte Passage aus "Poèt o kritike". Izbr. proza I. S.229f.
- 64 Brief an Bachrach vom 14./15.7.1923. In: Mosty 5, München 1961. S.209.
- 65 Vgl. Rilke, Malte Laurids Brigge (aaO.). S.937.
- Vgl. z.B. "Poéma konca" (StP IV, S. 168-187) und "Ty men-66 ja ljubivšij..." (StP III, S.132).
- Vgl. Teil III, 1 d. vorl. Arbeit. 67
- 68 Brief an Rilke vom 22.8.1926. Briefwechsel (aaO.).S.238.
- 69 Brief an Pasternak vom 19.11.1922. Neizdannye pis'ma (aa0.). S.272.
- 70 Vgl. Teil II,2 d. vorl. Arbeit.
- Pasternak, Detstvo Ljuvers. Sočinenija Bd.2 71 (aaO.). S.83f. und Aucouturier, Pasternak S.72ff.
- 72 Marion Böhme, Rilke und die russische Literatur. Beiträge mit besonderer Berücksichtigung der Rezeption Rilkes in Rußland. Diss. Wien 1966. S.116: Böhme sieht hierin eine wesentliche Gemeinsamkeit zwischen Rilke und Cvetaeva: "Beide aber folgen sie demselben Grundsatz: die Form ist die unweigerliche Konsequenz des Gedankens. Nur

in der Sprache, im Wort, wird die >andere Welt<, die im Gegensatz zu allem Seienden steht, offenbar."

73 Schmidt, Brjusovs Beitrag zur Literaturtheorie (aaO.). S.29ff. Vgl. dazu auch:

Jurij Striedter, Transparenz und Verfremdung. Zur Theorie des poetischen Bildes in der russischen Moderne. In: Immanente Äthetik – Ästhetische Reflexionen. Lyrik als Paradigma der Moderne. München 1966. S. 268f.

Striedter führt diese Sprachkonzeption der Symbolisten auf die Sprachphilosophie Potebnjas zurück:

"Das Wesen der poetischen Sprache wie der Sprache überhaupt ist treffend von Potebnja gekennzeichnet worden, der die Sprachphilosophie Humboldts weiterentwickelt hat. Er hat bewiesen, daß die Sprache primar ein Prozeß der Erkenntnis und nicht der Mitteilung sei. Und der Symbolismus, der auf dieser Sprachphilosophie gründet, ist Welterkenntnis durch sprachliche Bilder, deren Elemente von der modernen Wissenschaft geliefert werden und durch Analogien zur Synthese gebracht werden." (S.269).

In diesem Zusammenhang ist darauf hinzuweisen, daß Cvetaevas Dichtungs- und Sprachkonzeption zwar in bezug auf die Erkenntnisse vermittelnde Funktion der Sprache mit der symbolistischen Auffassung und der Sprachphilosophie Potebnjas zu vergleichen ist, jedoch in wesentlichen Punkten von Potebnjas Theorien abweicht:

Auch Potebnja, der von einem linguistischen Ansatz ausgeht, verwendet den Begriff "zvuk", bezeichnet den Klang jedoch als Reflex der Gefühle. (A.A.Potebnja, Estetika i poëtika. Moskau 1976. S.109 und 111.), während er für Cvetaeva Metapher für die intuitive inspiratorische Erkenntnis ist. Die antithetische Beziehung zweier Bereiche der Wirklichkeit, die in Cvetaevas Poetologie den Kernpunkt darstellt, fehlt in Potebnjas Definition der Dichtung:

"Poèzija est' preobrazovanie mysli [...] posredstvom konkretnoso obraza, vyraźennoso v slove, inače: ona est' sozdanie sravnitel'no obširnoso značenija pri pomošči edinoso složnoso [...] ograničennogo slovesnogo obraza [...]." (Ibid., S.333) und:

"Poėzija (iskusstvo), kak i nauka, est' tolkovanie dejstvitel'nosti, ee pererabotka dlja novych, bolee složnych, vysšich celej žizni." (Ibid., S.339).

Für Potebnja bedeuten Dichtung, Kunst und Wissenschaft Erforschung und Umgestaltung mit einem praktischen Ziel. Dabei wird die Sprache nicht in Kategorien eingeteilt. Für Cvetaeva dagegen bedeutet die poetische Sprache, die sich deutlich von der Alltagssprache unterscheidet, Erkenntnis und zugleich Synthese zweier Dimensionen der Wirklichkeit.

(Vgl. dazu auch: Renate Lachmann, Potebnjin pojam slike. In: Umjetnost rijeci XXV (1981).2. S.81-98.).

- Johannes Holthusen, Studien zur Ästhetik und Poetik des russischen Symbolismus (aaO.). S.27 u. 35 und Valerij Brjusov, Emblematika smysla. Izbrannye sočinenija v dvuch tomach (aaO.). S.136:
  "Forma est' soderžaniem."
- 75 Andrej Belyj, Magija slov (aaO.). S.431:
  "[...] slovo zažigaet svetom pobedy okružajuščij menja
  mrak."
- 76 Vgl. Jurij N. Tynjanov, Das Problem der Verssprache. Zur Semantik des poetischen Textes. München 1977. Tynjanov spricht von "spezifischen Sinn- und Bedeutungsveränderungen des Wortes" innerhalb von Versstrukturen und in Abhängigkeit von poetischen Mitteln Reim, Rhythmus, Bildlichkeit u.a. (Zit. nach Inge Vorwort (zu ibid.]. S.7). Eine Untersuchung Paulmann: der Dichtung Cvetaevas unter semiotischem Aspekt ergerechtfertigt und sogar lohnend, würde allerdings im Rahmen dieser Arbeit zu weit führen. Revzina und Jerzy Faryno gehen in ihren Arbeiten bereits von diesem Grundsatz aus und untersuchen bestimmte formale Phänomene im Hinblick auf ihre semantische Funktion. (Vgl. Revzina, Struktura poeticeskogo teksta kak dominirujuscij faktor v pazkrytii ego semantiki. In: Wiener Slavistischer Almanach. Sonderband 3. A. Hansen-Löve. Wien 1981. S. 49-66 und Faryno, K voprosu o sootnošenii ritma i semantiki v poėtičeskich tekstach. (Puškin - Evtušenko - Cvetaeva.). In: Studia Posnaniensia 1971 nr 2. S.3-27 sowie die Arbeiten des Sammelbandes: Semiotika ustnoj reči. (Lingvističeskaja semantika i semiotika II.) Učenye zapiski Tartuskogo gosudarstvennogo universiteta, 481 (1979).
- 77 Izbr.proza I, S.399.
- 78 Vgl. Teil II, 3c) d. vorl. Arbeit.
- 79 Schmidt, Brjusovs Beitrag zur Literaturtheorie (aaO.). S.54f.
- 80 Ibid. S. 17ff.
- Johannes Holthusen, Studien zur Asthetik und Poetik des russischen Symbolismus (aaO.). S.38 und Johanne Peters, Farbe und Licht (aaO.). S.49f u.74f.
- Brief vom 10.7.1926. Neizdannye pis'ma (aa0.). S.314:
  "Boris, Boris, kak my by a toboj byli ščastlivy i v
  Moskve, i v Prage, i na ėtom svete i osobenno v tom,
  kotoryj uže ves' v nas."
- 83 "Cel' moja utverdit', dat' vešči ves." Izbr.proza I, S.229.

84 Ibid. S.229f.

## TEIL II: FORM

- 1 Vgl. dazu Karlinsky, Marina Cvetaeva (aa0.). S.166.
- Robert Austerlitz, Parallelismus. In: Poetics. 1st International Conference of Work-in-Progress devoted to Problems of Poetics. Warsaw 1960. S.439-443. S.439. Jacobson definiert noch allgemeiner:
  - "[...] any form of parallelism is an apportionment of invariants and variables".
  - (Roman Jacobson, Grammatical Parallelism and Its Russian Facet. In: Language 42 (1966). S.399-429. S.423.)

Eine detailliertere Klassifizierung der einzelnen Formen des Parallelismus ist für die vorliegende Untersuchung nicht von Belang, da Cvetaeva ohnehin eigene Varianten und Formen entwickelt. Im Folgenden soll in erster Linie die semantische Funktion von Parallelismen im Hinblick auf Cvetaevas poetologische Grundsätze analysiert werden.

- Antonina Filonov Gove, Parallelism in the Poetry of Marina Cvetaeva. In: Slavic Poetics. Essays in Honor of Kiril Taranovsky. The Hague / Paris 1973. S.171-192. S.172 u. 175.
- Vgl. Flašková, Die Rezeption der Folklore (aa0.).S.24ff u. 156ff.
  Flašková hat in ihrer Arbeit eingehend die für Cvetaevas Lyrik bedeutsamen Typen des Parallelismus in der russischen Volksdichtung untersucht und deren Rezeption und Funktion in Cvetaevas lyrischem und epischem Werk analysiert. Auf Beziehungen einzelner Parallelkonstruktionen zur Volksdichtung soll daher in diesem Rahmen nicht mehr eingegangen werden.
- weist auf die dialektische Matur des Paralle-5 Lotman und versteht ihn als Binom, lismus hin wobei Segment aufgrund seiner Analogie zum erkannt werden könne. (Jurij Lotman, Vorlesungen zu einer strukturalen M. Einführung, Theorie des Verses. München 1972. Poetik. S. 97.)
- 6 Hermann Schlüter, Grundkurs der Rhetorik. Nünchen 1974. Schlüter definiert den Parallelismus, insbesondere die Parallelkonstruktion mit Steigerung als Ausdrucksmittel der Emphase. (Vgl.S.40 u.307).

- 7 Gasparov, "Poėma vozducha" (aa0.). S.14D.
- 8 StP I, S.45.
- 9 StP I. S.49.
- 10 Vgl. dazu Teil II,3 Abschn.b) d. vorl. Arbeit.
- 11 Vgl. dazu die ausführliche Analyse des Poems in Teil II,2 Abschn.b) d. vorl. Arbeit.
- 12 StP II, S.71.

  Vgl. dazu auch: Karlinsky, Marina Cvetaeva (aa0.).

  S.184. und Kommentar z. Gedicht (StP II, S.355).
- 13 Vgl. Teil III, 2 Abschn.a) d. vorl. Arbeit.
- Jurij P. Ivask, Blagorodnaja Cvetaeva. In: Marina Cvetaeva, Lebedinyj stan. München 1957. S.7-15. S.7: "Cvetaevaskaja retorika plamennaja."
- 15 StP II. S.90.
- 16 StP II, S.75.
- 17 StP II, S.83.
- 18 StP II. S.117.
- Ahnliche Beziehungen lassen sich auch im Gedicht "Duša" aus dem Jahr (StP III, S.47) 1923 herstellen. Die Anfänge der ersten drei Strophen sind parallel konstruiert und geben durch ihre formale Gestalt und ihre exponierte Stellung erste Hinweise auf den Bedeutungsinhalt von duša.
- Vgl. Bott, Studien zum Werk Marina Cvetaevas (aaO.). S.74. Bott weist in diesem Zusammenhang auf zwei Prosastellen hin, in den sich Cvetaeva zum Begriff pesnja äußert, und interpretiert das Flötenmotiv im "Krysolov" als Sinnbild für die lyrische Dichtung.
- 21 Flašková, Die Rezeption der Folklore (aa0.). S.24f u. 156f.
- 22 "Plennyj duch". Izbr.proza II, S.99.
- 23 StP I, S.5.
- 24 StP I, S.140.
- 25 StP II, S.281.
- 26 Vgl. Hillmann, Bildlichkeit der deutschen Romantik

- (aa0.). S.75f u. 131.
- 27 Zur Symbolgestalt des stolpnik vgl. Teil III, 1 Abschn. a) d. vorl. Arbeit.
- 28 Eine eingehendere Analyse dieses Gedichts findet sich in Teil II,3 Abschn.a) d. vorl. Arbeit
- 29 Vgl. dazu Teil II,3 Abschn.a) d. vorl. Arbeit.
- 30 Filonov Gove untersucht dieses Phänomen am Beispiel des dritten Teilgedichts des Zyklus' "Poét". (AaO. S.173-181.)
- 31 Barooshian, The Russian Cubo-Futurism (aaO.). S. 59.
- 32 "Provoda" (8), StP III, S.62.
- 33 Vgl. "Dom", StP III, S.159.
- 34 StP III, S.64.
- 35 Vgl. auch Teil III, 2 Abschn.b) d. vorl. Arbeit.
- 36 Vgl. "Evridika Orfeju", StP III, S.56.
- 37 Vgl. Teil III,2 Abschn.b) d. vorl. Arbeit.
- 38 StP IV, S.277.
- 39 StP IV, S.172.
- 40 Ibid.
- 41 StP IV, S.277.
- 42 StP I, S.141.
- 43 StP I, S.205.
- 44 StP I, S.190.
- 45 StP II, S.232.
- 46 StP I, S.232.
- 47 StP III, S.17.
- 48 StP III, S.99.
- 49 StP I, S.227.
- 50 StP III, S.103.
- 51 StP I, S.139.

- 52 Bott leitet diese Interpretation von der Sprechsituation des Gedichts her. (Studien zum Werk Marina Cvetaevas (aaO.). S.26).
- Vgl. z.B. "Est' ščastlivcy i ščastlivicy...", StP III, S.184.
- 54 StP II, S.23.
- 55 StP II, S.173.
- 56 Ibid.
- 57 Ibid.
- 58 Vgl. dazu: Ol'ga Revzina, Tema derev'ev v poezii M. Cvetaevoj. In: Trudy po znakovymm sistemam 15. Tartu 1982. S. 141-148.
- 59 Vgl. "Poéty s istoriej i poéty bez istorii". Socinenija (aa0.). S.431
- 60 Karlinsky spricht in diesem Zusammenhang vom "Bewußtseinsstrom" ("stream of consciousness"). (AaO. S.142).
- 61 Schlüter, Grundkurs der Rhetorik (aa0.). S.38ff.
- 62 Gr. elleipsis = Mangel. (Vgl. dazu Definition nach Gero von Wilpert, Sachwörterbuch der Literatur. Stuttgart 1961. S.133.
- 63 Vgl. Teil II,3 d. vorl. Arbeit.
- 64 Flaskova, Die Rezeption der Folklore (aaO.). S.170ff (zu dol'nik) bzw. S.173 (zu raešnik).
- 65 Karlinsky, Marina Cvetaeva (aa0.). S.141.
- 66 Flaskova nennt bezeichnenderweise das Poem "Poema konca" als Beispiel für eine besondere Vielfalt an verschiedenen Metren. (Die Rezeption der Folklore (aaO.). S.172.)
- 67 Vgl.z.B. StP I, S.226.
- 68 Zum Begriff bezglasol'nost' vgl. Karlinsky, Cvetaeva (aaO.). S.133 und Ol'ga Revzina, Nekotorye sintaksisa poétičeskogo osobennosti jazyka In: M. Cvetaevoj. Semiotika reči. ustnoj (Lingvističeskaja semantika i semiotika II). Učenye zapiski Tartuskogo Gosudarstvennogo universiteta, 481 (1979). S.89~106. S.95.
- 69 StP I, S.16.

- 70 Vgl. "Ot"ezd" (StP I, S.19), "Incident nad supom" (StP I, S.67), "Za knigami" (StP I, S.82), "V skvere" (StP I, S.85), "Bolezn'" (StP I, S.88) und "Na vokzale" (StP I, S.133).
- 71 StP I, S.36.
- 72 Roman Ingarden, Das literarische Kunstwerk. Tübingen 1972. S.81.
- 73 Ibid. S.83.
- 74 Karlinsky weist darauf hin, daß die Verben der Bewegung die Gruppe von Verben bildet, auf die Cvetaeva am häufigsten verzichtet. (AaO.) S.136.
- 75 Rilke / Zwetajewa / Pasternak. Briefwechsel (aa0.). S.173f.
- 76 StP I, S.231.
- 77 StP III, S.105.
- 78 Eine detaillierte Analyse der Bildlichkeit dieses Gedichts findet sich in Teil II, 3 Abschn.c) d. vorl. Arbeit.
- 79 Vgl. Teil II, 3 Abschn.c) d. vorl. Arbeit.
- Brief an Štejger aus dem Jahr 1936 (zit.nach Karlinsky, Marina Cvetaeva (aaO.). S.140):

  "[...] it is not for nothing, that I dislike verbs (a terrible coarseness!), but to do without them one needs verse or personal presence."
- 81 Vgl. Teil II, 3 Abschn.c) d. vorl. Arbeit.
- 82 StP III, S.56.
- 83 El'nickaja sieht in Eurydike das Motiv der inneren Spaltung verkörpert, das ihrer Auffassung nach bestimmend für die inhaltliche Struktur der Lyrik Cvetaevas ist.

  (Motiv 'otrešenie' v poetičeskom mire M. Cvetaevoj (aa0.). S.133f.)
- 84 Karlinsky, Marina Cvetaeva (aa0.). S.142.
- 85 StP III, S.101f.
- 86 Vgl. Karlinskys Analyse von "Petr i Puškin" (Marina Cvetaeva (aaO.). S.138.)
  Diese Form der bezglagol'nost' wird in der z.T. völligen Zersplitterung von Satzgefügen fortgeführt,

- die im folgenden Abschnitt noch näher zu erläutern ist.
- 87 StP III, S.212.
- 88 "Dom" fungiert in Cvetaevas Werk durchgehend als Metapher für die irdische Existenz und das Geborgensein (Vgl. "Dom", StP III, S.159). Der von "jantar'" ist dagegen nicht eigenen Ich. Bedeutungsinhalt eindeutig zu ermitteln. Entweder ist der Bernstein als Repräsentation der von materiellen Intereseen bestimmten menschlichen Existenz zu verstehen oder er spielt auf eine Episode in Cvetaevas Biographie an, auf die erste Begegnung mit Sergej Efron am Strand von Koktebel, und ist zugleich als Teil der Meeressymbolik zu verstehen (Vgl. dazu Razumovsky, Marina Zwetajewa (aaO.), S.82f und T.III, 1 b) d. vorl. Arbeit).
- 89 Zum biographischen Kontext des Gedichts vgl.Razumovsky, Marina Zwetajewa (aaO.). S.318ff.
- 90 StP I. S.237.
- 91 Ol'ga Revzina, Znaki prepinanija v poėtičeskom jazyke:
  Dvoetočie v poėzii M.Cvetaevoj. In: Marina Cvetaeva.
  Studien und Materialien. Wiener Slavistischer Almanach,
  Sonderband 3. Wien 1981. S.67-86. und
  Revzina, Nekotorye osobennosti sintaksisa poėtičeskogo
  jazyka M.Cvetaevoj (aa0.).
- 92 Revzina, Znaki prepinanija (aa0.). S.72ff.
- 93 Ibid. S.82.
- 94 Revzina, Nekotorye osobennosti sintaksisa (aa0.). S.92.
- 95 Ibid. S. 103.
- 96 StP II. S.20.
- 97 StP II, 123.
- 98 Zit. nach Karlinsky, Marina Cvetaeva (aa0.). S.142.
- 99 StP II, S.105.
- 100 StP II, S.164.
- 101 StP II, S.178.
- IO2 Wortaufsplitterungen in Einzelsilben sind in der späten Lyrik nicht selten und dienen Cvetaeva entweder zur Hervorhebung bestimmter phonetischer und semantischer Wortstrukturen oder zur Sinnentleerung. Das eindrucksvollste Beispiel für diesen Kunstgriff findet

sich in "Čitateli gazet" (1935): Hier wird die Worttrennung durch Einschub eines Satzes bzw. durch Enjambement: "Kača - >živet s sestroj< - / jutsja - >ubil otca!<" (StP III, S.190) und "Redaktora gazet - // noj nečisti." (StP III, S.191). Die Sinnentleerung spiegelt hier die Leere der Zeitungssprache wieder, das erste Beispiel ist zugleich eine onomatopoetische Darstellung der Sensationsgier der "glodateli pustot".

- 103 StP III, S.135.
- 104 StP II. S.115.
- 105 Zum Terminus "selbständige Metapher" vgl. Teil II, 3 Abschn.a).
- 106 Karlinsky weist darauf hin, daß beide Poeme in dol'niki geschrieben sind, dem Versmaß, das die Aneinanderreihung von Satzfragmenten begünstigt. (Marina Cvetaeva (aaO.). S.216).
- 107 Vgl. Brief an Rilke vom 3.6.1926. Briefwechsel (aaO.). S.156f.
- 108 Vgl. Anmerkung zum Gedicht, StP IV, S.378.
- 109 StP IV, S.253f.
- 110 StP IV. S.254.
- 111 StP IV, S.257f.
- 112 StP IV. S.258.
- 113 Böhme interpretiert "komnata" als "drittes Reich", als Zwischenreich der "Vergeistigung". (Rilke und die russische Literatur (aaO.). S. 113ff.)
- 114 Vgl. Bott, Studien zum Werk Marina Cvetaevas (aa0.). S.60ff.
- Cvetaeva nähert sich hier der futuristischen Poetik Majakovskijs und Krucenychs.
  (Vgl.Günther Wytrzens, Majakovskij und Marina Cvetaeva. In: Vladimir V. Majakovskij. Bd. 1: Untersuchungen zu einzelnen Aspekten des Werks. Hamburger Beiträge für Russischlehrer. (Hrsg.Irene Nowikowa.) Bd.8. S.105-125. S.122f und Barooshian, Russian Cubo-Futurism (aaO.). S.81ff.)
- 116 Izbr. proza I, S.229f.
- 117 Brjusov, Sintetika poėzii. Izbrannye sočinenija (aaO.).
  Bd. 2, S. 366:
  "I každyj >poėtičeskij obraz< (v uzkom smysle ėtogo

slova) est' takže sintez dvuch predstavlenij."

- Die Metapherntheorie der Hermeneutiker erscheint in diesem Zusammenhang deshalb besonders geeignet, weil sie die Schaffung neuer Welten als ein Ziel der Dichtung ansieht und die Metapher als Wirklichkeit im Text mit eigener Logik konzipiert. (Vgl. dazu Paul Ricoeur, Die Metapher und das Hauptproblem der Hermeneutik. In: Anselm Haverkamp [Hrsg.], Theorie der Metapher. Darmstadt 1983. S.356-378. S.375.) Davon ausgehend untersucht die Hermeneutik die Metapher sowohl in bezug auf ihren Kontext als auch in ihrer inneren Struktur (Hans-Heinrich Lieb, Was bezeichnet der herkömmliche Begriff 'Metapher'?. In: Haverkamp, Theorie der Metapher (ibid.), S.340-355.)
- 120 Zur Terminologie vgl. Christine Brooke-Rose, A Grammar of Metaphor. London 1958. S.24 u.105.
- 121 Rene Wellek / Austin Warren, Theorie der Literatur. Bad Homburg vor der Höhe 1959. S.213.
- 122 Brooke-Rose, A Grammar of Metaphor (aa0.). S.105.
- "Das metaphorische Wort hat, gegen die einfache Darstellung oder gegen den Begriff gehalten, immer etwas Trübes." Johann Wolfgang Goethe, Weimarer Ausgabe I.Abt. Bd.40. S.257.)
- 124 StP I. S.227.
- 125 Pasternak, Sočinenija (aa0.), Bd.1, S.22.
- 126 Zur Terminologie vgl. Hillmann, Bildlichkeit der deutschen Romantik (aaO.). S.30.
- 127 StP II, S.169f.
- 128 Érenburg half Cvetaeva 1921 nach seiner Ausreise nach Westeuropa, ihren Mann ausfindig zu machen. (Vgl.Anmer-kungen zum Gedichtzyklus (StP II, S.378ff) und Razumovsky, Marina Zwetajewa (aaO.),. S.161).
- Cvetaeva bezieht sich damit auf eine Notiz Érenburgs aus seinen Erinnerungen "Ljudi, gody, zizn'":

  "Ja polucil zagraničnyj pasport s latvijskoj vizoj...
  Byl jarkij vesennyj den'. Sugroby osedali, rušilis', polzli. Kapalo s krys. Zvonko kryčali mal'čiški."

  (Zit. nach Schweitzer/Sumerkin, Anmerkungen zum Gedicht. StP II, S. 379.)
- 130 Izbr. proza I, S.398.
- 131 StP III, S.92.

- 132 StP IV, S.172.
- "Moj Puškin", Izbr. proza II, S.261. 133
- Zur Terminologie vgl. Hillmann, Bildlichkeit der 134 deutschen Romantik (aa0.), S.30
- 135 Werner Ingendahl, Der metaphorische Prozeß. Methodologie zur Erforschung der Metaphorik. Düsseldorf 1971. S. 44.
- 136 Vgl. Teil II,3 Abschn.d) d. vorl. Arbeit.
- 137 StP II, S.111.
- 138 Vgl. Anmerkungen zum Gedicht in StP II, S.370 und Izbrannye proizvedenija (aa0.). S.505 sowie Razumovsky, Marina Zwetajewa (aa0.). S.160f.
- 139 Vgl. Izbrannye proizvedenija (aa0.). S.505.
- 140 StP III, S.115.
- 141 Dorothea Forstner, Die Welt der Symbole. Innsbruck/ Wien/München 1961. S.103.
- 142 Hillmann, Bildlichkeit der deutschen Romantik (aaO.). S.333.
- 143 StP II. S.140.
- 144 StP I, S.141.
- 145 StP I, S.150.
- 146 StP III, S.132.
- 147 Razumovsky, Marina Zwetajewa (aa0.). S.196ff.
- 148 Ibid. S.242.
- 149 Gasparov, der das Poem als Suche nach dem Tod (aa0. S. 126) interpretiert und in ihm bereits eine Andeutung des späteren Selbstmordes erkennt (S.132), läßt für die Interpretation des namenlosen Begleiters verschiedene Varianten zu, die jeweils vom Interpretationsansatz gültig sind: Partner einer Liebesbeziehung, Todesbote, Rilke als das zweite Ich Cvetaevas (S. 128f).
- Gasparov, "Poèma vozducha" (aaO.). S.132,136 u.139 und 150 Vitins, Escape from Earth (aaO.). S.674.
- 151 StP IV, S.284.

- 152 StP IV, S.283.
- 153 Gasparov, "Poėma vozducha" (aa0.). S.133.
- Gasparov interpretiert "sito" als Symbol für das Absondern der gelungenen Schöpfungen von den mißlungenen und weist in diesem Zusammenhang auf die paronomastische Beziehung zwischen der deutschen Bedeutung des Wortes ("Sieb") und "heilige Sieben" hin. (AaO. S. 135.)
- 155 Ibid. S.138.
- 156 Vgl. Boris Pasternak, "Gefsimanskij sad". In: Doktor Živago. Milano 1957. S.564f.
- 157 StP IV, S.285.
- 158 StP II, S.137.
- 159 StP III. S.105.
- 160 Das Gedicht ist auf den 16.10.1923 datiert; Razumovsky gibt als Datum für die Trennung den 12.Dezember an (aa0. S.197). Hinweise aus dem Gedicht selbst sprechen jedoch eher für die Entstehung nach dem Scheitern der Beziehung.
- 161 Cvetaeva wendet hier die Methode der "Konkretisierung des Unsichtbaren" an, die Ulrich Fülleborn auch für die Poetik des späten Rilke als bestimmend erkennt. (Ulrich Fülleborn, Das Strukturproblem des späten Rilke. Voruntersuchungen zu einem historischen Rilke-Verständnis. Heidelberg 1960. S.210ff.)
- 161 Anmerkungen zum Poem StP IV, S.372.
- 163 Vgl. dazu Revzina, Nekotorye osobennosti sintaksisa (aaO.). S.95ff.
- 164 Fülleborn, Das Strukturproblem des späten Rilke (aa0.). S.71.
- Einen Hinweis dafür, daß Cvetaeva ihre dichterichen Werke in einen engen Zusammenhang mit persönlichen Erlebnissen stellt, sieht Wytrzens in den genauen Datierungen der einzelnen Gedichte:
  "Der auf die romantische Asthetik zurückgehende Gedanke von der Einheit des Lebens mit der Poesie, von der Poetisierung des Daseins, kommt durch das nüchterne, fast geschäftsmäßig anmutende Verfahren der präzisen Datierung zum Tragen."

  (Majakovskij und Marina Cvetaeva (aaO.). S.110.)

# Teil III: Bilder

- Ernst Cassirer bezeichnet die "symbolischen Gestaltungen" als "Wege, die der Geist in seiner Objektivierung, d.h. in seiner Selbstoffenbarung verfolgt." (Philosophie der symbolischen Formen. 3 Bde. Darmstadt 1977. Bd.1, S.9.)
- 2 Ibid. S.8.
- William York Tindall, The Literary Symbol. Bloomington/ Ill. 1955. S.18.
- Goethe, "Maximen und Reflexionen". Weimarer Ausgabe I.Abt. Bd.42<sup>2</sup>, S.151f.
  Elisabeth Frenzel weist, ausgehend von der Symboltheorie und -definition Goethes darauf hin, daß das Symbol von Natur aus ambivalent sei. Aufgrund dessen und weil es als "Besonderes das Allgemeine repräsentiert", mache es die "der Wirklichkeit immanente ewige Wahrheit" sichtbar. (Stoff-, Motiv- und Symbolforschung. Stuttgart 1978. S.36
- 5 Vgl. auch Fritz Strich, Das Symbol in der Dichtung. In: Der Dichter un die Zeit. Bern 1947. S.21.
- Dementsprechend definiert Tindall das Symbol als eine Kombination verbaler Elemente, die einen Komplex von Gedanken oder Gefühlen verkörpern. (The Literary Symbol (aaO.). S. 12f.)
- 7 Terminus vgl. Hillmann, Bildlichkeit der deutschen Romantik (aaO.). S.32.
- 8 Vgl.Frenzel, Stoff-, Motiv- und Symbolforschung (aaO.). S.98.
- 9 Forstner, Die Welt der Symbole (aa0.). S.113ff.
- 10 Die Herkunft der traditionellen Symbole ist nicht immer eindeutig zu bestimmen. Einen großen Teil scheint Cvetaeva von den Romantikern und Symbolisten übernommen zu haben. In allen Fällen ist aber der gesamte Bedeutungskomplex zu berücksichtigen, also auch die in Hintergrund getretenen Bedeutungskomponenten aus antiken und christlichen Tradition sowie aus der Volksdichtung. (Vgl. Flašková, Die Rezeption der Folklore (aa0.). S.44-60. (So hat etwa das vermutlich von übernommene Symbol des Adlers, das Cvetaevas Konzeption von Dichter und Dichtung repräsentiert (vgl. "Poét". Polnoe sobranie socinenij. Puskins Gedicht Izdatelstvo Akademija Nauk SSSR 1947. Bd.3/1 S.65) seinen Ursprung in der antiken Tradition und ist in Verbindung mit dem Vogel-Symbol zu deuten: Der Vogel

symbolisiert in der Antike Götter, Genien und die menschliche Seele (Forstner, Die Welt der Symbole S.313), der Adler steht u.a. für ständige Erneuerung (ibid. S.314), ein Bedeutungsinhalt, der der christlichen Tradition übernommen und in eine Auferstehungssymbolik umgedeutet wurde: Der Adler wird schließlich auch Symbol für den zum Himmlischen strebenden Christus (ibid. S.316). Alle diese Symbolinhalte sind bei der Deutung des Adlers als ein die Doppelweltlichkeit und das ins Transzendente strebende Wesen des Dichters und der Dichtung repräsentierendes Symbol miteinzubeziehen. Bei der Entstehung "privater" Symbole gewinnt der metaphorische Kontext eine gravierende Bedeutung, da er nicht nur eine den Symbolgehalt modifizierende Funktion hat, sondern auch selbst Symbole bilden kann. (Vgl. dazu: Heidi Metzger, Ein Beitrag zur Poetik A.A.Bloks.Diss.Köln 1967. S.59: Metzger spricht in diesem Zusammenhang davon, daß das "in metaphorischer Weise entwickelt" private Symbol werde, wodurch "der innere Beziehungsreichtum des Symbols variiert und erheblich erweitert" werde.) Diese Symbole entstehen in den meisten Fällen selbständigen Metaphern, die in den diversen metapho-Kontexten als Repräsentationen bestimmter gedanklicher Konzeptionen auftreten. Diese Bedeutungsinhalte sind aber meist nur durch Vergleich der verschiedenen Kontexte innerhalb eines oder mehrerer Werke zu erschließen. In einigen Fällen liefern biographische Daten und Anspielungen auf literarische oder historische Fakten den sachlichen Hintergrund für die Identifizierung einer selbständigen Metapher als Cvetaeva entwickelt auf diese Weise etwa zehn selsymbole, die ihr ganzes lyrisches Werk durchziehen, sowie werkspezifische Symbole, bei denen das der Wiederholung weitgehend entfällt, sofern diese Bilder nicht in Gedichtzyklen oder längeren Poemen auftreten.

- 11 Vgl. Teil III, 2 Abschn.a) d. vorl. Arbeit.
- 12 Katharina Kippenberg, Rainer Maria Rilkes Duineser Elegien (aaO.). S.118.
- 13 StP III, S.184.
- 14 Vgl. dazu Teil III,3 d. vorl. Arbeit.
- 15 Brief an Rilke vom 12.5.26. In: Zeitschrift für Slavische Philologie Bd.41 (aaO.). S.156.
- Polnoe sobranie sočinenij (aaO.). Bd.III,1 S.141. Vgl. dazu auch Zelinsky, Russische Romantik (aaO.). S.173f.
- 17 ` StP II, S.50.

- 18 StP II, S.137.
- 19 Forstner, Die Welt der Symbole (aa0.). S.508.
- In der Symbolik des Alten und des Neuen Testaments bedeutet Silber Reinheit und Klarheit. (Ibid. S.198) In der symbolistischer Tradition steht es für die "kreative Phantasie" (Peters, Farbe und Licht (aaO.). S.188); bei Blok repräsentiert es das Reich des Traums und der Dichtung (ibid. S.189ff.).
- Der Kleine Pauli, Lexikon der Antike. Bearb. u.hrsg. v. Konrat Ziegler u. Walther Sontheimer. Stuttgart/München 1964-1975. Bd. II, S.451.

  Vgl. dazu auch Brief an Pasternak vom 25.5.1926:
  "Bud' ja Evridikoj, mne bylo by stydno nazad."
  (Neizdannye pis'ma (aa0.). S.294.)
- 22 "Poèma gory" (4). StP IV, S.162.
- 23 Vgl. Teil III, 2, Abschn.c) d. vorl. Arbeit.
- 24 StP I, S.257.
- 25 StP IV, S.185.
- 26 Sočinenija II (aa0.). S.429.
- 27 Bott sieht in ihm das Bild , das den Rattenfänger als Symbolgestalt für den Dichter ablöst, da "Dasein und Funktion des Dichters" Cvetaeva in ihr nicht mehr ausdrückbar erscheine. (Studien zum Werk Marina Cvetaevas (aaO.). S.108.)
- Vgl. Polnyj pravoslavnyj bogoslavskij enciklopedičeskij slovar'. London 1971. S.2120.
- 29 Forstner, Die Welt der Symbole (aa0.). S.533.
- 30 Brief an Ivask vom 3.4.1934. Russkij literarnyj archiv (aa0.). S.214.)
- 31 StP III, S.170.
- 32 Vgl. dazu Teil II,2 Abschn.c) d. vorl. Arbeit.
- 33 Izbrannye proizvedenija (aa0.). S.757.
- 34 Anmerkungen zum Gedichtzyklus, StP III, S.478.
- 35 Ibid.
  Vgl. auch Razumovskij, Marina Zwetajewa (aaO.). S.276.
  (Zu Cvetaevas Freundschaft mit Gronskij vgl. S.247f u. S.277)

- 36 StP III, S.158.
- 37 StP III. S.159.
- "Est' [...] tol'ko cel': v glub', iz vremeni, [...] v podzemnoe carstvo Persefony i Minosa tuda, gde Orfej proščalsja, A-i-d. Ili v blažennoe carstvo Frau Holle (NB tože!) (Holle Hölle). Ibo v vaš vozduch, mašinnyj, aviacionnyj, poka čto i ekskursionnyj, a zavtra sami znaete, v vaš vozduch ja tože ne choču." (Brief an Ivask vom 3.4.1934. (AaO.). S.214.)
- 39 Izbrannye proizvedenija (aa0.). S.747.
- 40 "Evridika Orfeju", StP III, S.56. (Vgl. dazu Teil III,3 d. vorl. Arbeit.)
- 41 StP I. S.85.
- 42 StP I, S.143.
- 43 StP II, S.21.
- 44 StP II. S.24.
- In einem Gedicht aus dem Zyklus "Snežnaja maska" findet sich die Metapher "igloju snežnogo ognja". (Sobranie socinenij v šesti tomach. Leningrad 1980. Bd.2, S.31.) Vgl. dazu Peters, Farbe und Licht (aa0.). S.61ff und Teil III,2 Abschn.a) d. vorl. Arbeit.
- 46 StP IV, S.155.
- 47 Karlinsky interpretiert das Poem im Hinblick auf das Verhältnis zwischen Cvetaeva und Anna Achmatova und versteht es als Antwort Cvetaevas auf zeitgenössische Kritiken, die die beiden Dichterinnen miteinander verglichen: Cvetaeva grenzt mit dem Poem ihren eigenen Genius gegen die "Muse" Achmatovas ab. (Karlinsky, Marina Cvetaeva (aaO.). S.210.)
- 48 Forstner, Die Welt der Symbole (aa0.). S.413.
- "Moj Puškin", Izbr. proza II, S.275ff.
  An Anna Tesková schreibt Cvetaeva am 8.6.1926:
  "Okean. Soznaju veličie, no ne ljublju (nikogda ne ljubila morja, tol'ko raz, v pervyj raz v detstve, pod znakom puškinskogo >Prožčaj, svobodnaja stichija!<." (Pis'ma k Anne Teskovoj. Prag 1969. S.39.)</p>
- 50 Socinenija II (aa0.). S.434.
- 51 Ibid. S.436.

- 52 StP II. S.286.
- Jerzy Faryno, der das Gedicht in seinem Aufsatz "Iz 53 zametok o poétike Cvetaevoj"ausführlich analysiert, nimmt die Oppositon "ja-drugie" als Ausgangspunkt für seine Interpretation. (AaO.) Die hier von mir vorgenommene Interpretation erster Linie der Erfassung des Bedeutungsinhalts des Meeres als Symbol für die Dichtung dienen. Sie wird daher zwar auf Farynos Analyse Bezug nehmen, dabei aber einige Punkte außer acht lassen, andere eingehender untersuchen.
- 54 Faryno interpretiert izmena ("Verrat") als Ableitung von dem Verb izmenjat's ja ab. (Ibid. S. 31.) Diese Interpretation erscheint zwar im Hinblick auf Gesamtheit des Gedichts schlüssig, die Ableitung izmena izmenjat'sja ist jedoch eher assoziativ lexikalisch begründet. (Izmena ist lexikalisch izmenit' -"verraten" abzuleiten).
- 55 Zur Problematik des lyrischen Ichs vgl. Faryno (ibid.) S.40ff.
- 56 Faryno weist darauf hin, daß in einigen Mythologien und auch in der russischen Folklore Locken als Gefäße Seele erscheinen. (Ibid. S.37.)
- 57 Vgl. Izbr. proza I, S.389.
- 58 Faryno versteht die direkte Nennung der Körperteile der "anderen" (plot' - serdce - kolena ) als Betonung ihrer Körperlichkeit. (Ibid. S.39.)
- 59 Izbr.proza II, S.7.
- 60 Auf formaler Ebene hat Marina eine Doppelfunktion als Eigenname und als Bild. (Vgl. dazu auch Faryno (ibid.). S.40ff.)
- 61 StP IV. S.247.
- Vgl. Anmerkungen zum Poem, StP IV, S.377 und 62 Vitins, Escape from Earth (aa0.). S.650.
- 63 Ibid. S.651.
- 64 StP I, S.122.
- 65 In diesem Zusammenhang ist auf eine Verwandtschaft Mandel'stam hinzuweisen, der ebenfalls das Meer und gleichförmigen Rhythmus als Bild für dessen die Dichtung verwendet. (Clarence Brown, Mandelstam. Cambridge 1973. S.171.).

- 66 Vgl. dazu das Goethe-Zitat "Alles Vergängliche ist nur ein Gleichnis" in "Poet o kritike". Izbr. proza I, S. 229.
- 66 Forstner, Die Welt der Symbole (aa0.). S.313f.
- 68 Hillmann, Bildlichkeit der deutschen Romantik (aa0.). S.75f. u. 131.
- 69 Vgl. "Poět". Polnoe sobranie sočinenij (aaO.). III,1 S.42. Zelinsky, Russische Romantik (aaO.). S.42.
- 70 StP I, S.202.
- Bemerkenswert ist an dieser Stelle, daß auch Mandel'
  štam Flug und Höhe als Schlüsselsymbole verwendet. Als
  synthetisierendes Bild erscheint im Gedichtband
  "Kamen'" die Kathedrale, das in sich die Antithese
  tjažest' / neżnost' vereint. (Johannes Holthusen,
  Russische Literatur des 20. Jahrhunderts. München 1978.
  S. 89 und Brown, Mandelstam (aaO.), S. 176f.).
- 72 Peters, Farbe und Licht (aa0.). S.50ff.
- 73 Peters bezeichnet die Farbe weiß im Symbolsystem Bloks als synthetisierendes Symbol für die auf Kant und Hegel zurückgehende Antithese von Natur und Geist. (Ibid. S.50.)
- 74 StP I, S.227f.
- 75 Peters, Farbe und Licht (aa0.). S.66ff.
- 76 "Ušel ne em...", StP III, S.211.
- 77 StP I. S.205.
- 78 Peters, Farbe und Licht (aaO.). S.188.
- 79 Zur Antithese pet'/letet' vgl. Teil II,2 Abschn.c) d. vorl. Arbeit.
- 80 StP II, S.158.
- 81 StP IV, S.155.
- 82 Vgl. Razumovsky, Marina Zwetajewa (aaO.). S.139ff.
- 83 StP II, S.119ff. (Vgl. Anmerkungen zum Gedichtzyklus, StP II, S.371).
- 84 Vgl. dazu die Analyse des Poems "S morja" im vorhergehenden Abschnitt.

- 85 StP III, S.85.
- 86 StP II. S.112.
- StP II, S.47. 87
- 88 StP III, S.184.
- 89 StP III, S.57 (Vgl. Anmerkungen zum Gedicht, StP III, S.448).
- 90 Günther Wytrzens, Paronomasie als Aufbauprinzip einer Dichtung. Zum 'Poèma gory' der Marina Cvetaeva. In: Papers in Slavic Philology I. In Honor of James Ferell. Ann Arbor 1977. S.320f.
- 91 Andelman-Taubman, Marina Tsvetaeva Jane and Boris Toward a History of a Friendship. In: Pasternak: Russian Literature Triquarterly 1/2, 1972. S.303-321. S.310f.
- 93 StP III. S.68.
- 94 Vgl. Anmerkungen zum 5. Teilgedicht (StP III, S.449).
- 95 StP IV, S.247-252.
- 96 Vgl. Teil III,2 Abschn.b) d. vorl. Arbeit
- 97 StP IV. S.278.
- 98 Vgl. dazu Teil II,3 Abschn.b) d. vorl. Arbeit.
- 99 Forstner, Die Welt der Symbole (aaO.).S.575: Die Leiter symbolisiert in der alttestamentarischen Tradition den Austausch zwischen Himmel und Erde.
- "pesennaja set' moja" ("Gde slezinočki ronjala...", StP 100 II. S.291.)
- Brief vom 2.8.1926. Briefwechsel (aa0.). S.232. 101
- 102 Vgl. Kroth, Toward a New Perspective (aaO.). S.8ff. Die Opposition Liebe/Dichtung ist zwar in einigen Werken wie etwa in dem von Kroth analysierten Gedicht "Vozle Ijubvi..." (StP II, S.171) oder dem Poem "Na krasnom kone" anzutreffen, ist aber durchaus nicht für die gesamte Liebeslyrik Cvetaevas gültig. Auf diese Problematik ist im zweiten Abschnitt des folgenden Kapitels noch näher einzugehen.
- 103 Brief an Rilke vom 2.8.1926. Briefwechsel (aaO.).S.232.
- 104 "Moj Puškin", Izbr.proza II, S.259ff.

- Die These Mathausers, die Liebeslyrik Cvetaevas sei die Stilisierung ihrer Demutshaltung, erscheint angesichts dieser Xußerungen nicht haltbar. (Vgl. Zděnek Mathauser, Katarzis Mariny Cvetaevoj. In: Pis'ma k Anne Teskovoj (aaO.). S.8.)
- 106 Razumovsky, Marina Zwetajewa (aaO.). S.197f.
- 107 Vgl. Peters, Farbe und Licht (aa0.). S.35ff.
- 108 Forstner, Die Welt der Symbole (aa0.). S.100ff.
- 109 Vgl. Mathauser, Katarzis Mariny Cvetaevoj (aa0.). S.8.
- 110 Vgl. Kroth, Toward a New Perspective (aaO.). S.8ff.
- 111 StP III, S.115.
- 112 StP II, S.171.
- 113 Kroth führt als Beleg für die These, das Motiv de Individualitätsverlusts sei neben vier weitere: Motiven kennzeichnend für die Darstellung der Liebe i Opposition zur Dichtung, unter anderem dies-Gedichtzeile an. (AaO. S.15.)
- 114 StP III, S.212.
- 115 Zum Berg-Symbol vgl. Teil III,2 Abschn. c) d. vorl. Arbeit.
- 116 Wytrzens, Paronomasie als Aufbauprinzip (aa0.).
- 117 StP IV, S.161.
- 118 Vgl. Kroth, Toward a New Perspective (aa0.). S.16.
- 119 StP IV, S.164.
- 120 Ibid.
- 121 Vgl. Teil III,1 Abschn.c) d. vorl. Arbeit.
- 122 StP I, S.30.
- 123 StP IV, S.172f.
- 124 StP III, S. 100 u. 101.
- 125 StP III, S.100, 103 u. 104.
- 126 Bei Blok können beide Symbole, Feuer und Blut, Opfer repräsentieren. Das Symbol des Feuers wird damit zu einer Synthese des Irdischen und des Himmlischen: "Das >Ich< wird, indem es verbrennt, zu >Allem<." (Peters,

Farbe und Licht (aa0.). S.48).

- 127 Forstner, Die Welt der Symbole (aa0.). S.414.
- 128 Peters, Farbe und Licht (aa0.). S.24.
- 129 StP II. S.112f.
- 130 StP II, S.114f.
- 131 Forstner, Die Welt der Symbole (aa0.). S.117ff.
- 132 Ibid. S.414.
- 133 Ibid. S.154.
- 134 StP II. S.116.
- 135 Ibid.
- 136 StP II, S.118ff. (Vgl. auch Anmerkungen zum Gedichtzyklus, StP II, S.370f.
- 137 "Moj Puškin", Izbr.proza II, S.261f.
- 138 Razumovsky, Marina Zwetajewa (aa0.). S.160.
- 139 StP II, S.106.
- 140 "[...] / Čto za gory tam? Kakie reki? / Choroši landšafty bez turystov? / Ne ošiblas', Rajner- raj goristyj, / Grozovoj? [...]. "StP IV, S.276.
- 141 StP II, S.110.
- 142 StP II, S.291.
- 143 Hillmann, Bildlichkeit der deutschen Romantik (aa0.). S.75f u. 131.
- 144 Vgl. dazu Teil III,1 Abschn.d).
- 145 StP IV, S.173.
- 146 StP IV, S.170.
- 147 StP I, S.31.
- 148 StP III, S.64.
- 149 Zum Ariadne-Mythos vgl. Der Kleine Pauli (aaO.).Bd.1 S.543f und Gustav Schwab, Sagen des klassischen Altertums. Frankfurt 1975. S.212-216. In beiden Quellen wird der Aspekt der Unsterblichkeit

Ariadnes durch ihre Verbindung mit Bacchus, der in Cvetaevas Darstellung eine wesentliche Rolle spielt, nicht erwähnt. Die in der ursprünglichen Fassung letzte Strophe des Gedichts, die Cvetaeva in der Endfassung streicht (vgl. Anmerkungen zum Gedichtzyklus, StP III, S.451), zeigt ebenso wie die Tragödie "Ariadna" (Izbrannye proizvedenija (aaO.). S.626-696), daß Cvetaeva in ihrer Darstellung von der Unsterblichkeit Ariadne ausgeht.

(Daß Cvetaeva Schwabs "Sagen des klassischen Altertums" als Quelle dienten, geht aus einem Brief an Teskova hervor, in dem Cvetaeva um eine Ausgabe der "Sagen" bittet. (Brief an Tesková vom 8.6.1926 (aaO.). S.39.

- Aus einem Brief an Anna Teskova geht hervor, daß die Liebe Cvetaevas Auffassung nach dem Menschen eine ähnliche Passivität abverlangt wie das Meer: "More sliškom pochoze na ljubov'. Ne ljublju ljubvi. (Sidet' i ždat', čto ona so mnoj delaet). Ljublju družbu:gory..."
  (Brief vom 8.6.1926 (aaO.). S.39.
  An Pasternak schreibt Cvetaeva am 25.5.1926: "Na beregu ja zapisala v knižku, čto tebe skazat': est' vešči, ot kotorych v postojannom sostojanii otrećenija: more, ljubov'. A znaes', Boris, kogda ja sejćas chodila po plažu, volna javno podlizyvalas'. Okean, kak monarch, kak almaz: slysit tol'ko togo, kto ego ne poet: A gory blagodarny (bozestvenny)." (Neuzdannye
- 151 StP III, S.58.

pis'ma (aa0.). S.296).

- 152 Forstner, Die Welt der Symbole (aaO.). S.113.
- 153 Ibid. S. 115.
- 154 Hillmann, Bildlichkeit der deutschen Romantik (aaO.). S.333ff.
- 155 Vgl. dazu Anmerkungen zu "Poėma gory" in Sočinenija (aaO.). I, S.533f und Razumovsky, Marina Zwetajewa (aaO.). S.196f.
- 156 Vgl. Anmerkungen zu "Poėma gory", StP IV, S.371.
- 157 StP IV, S.161.
- 158 Vgl. Wytzrens, Paronomasie als Aufbauprinzip einer Dichtung (aaO.).
- 159 StP IV, S.166.
- 160 Revzina analysiert dieses Strukturprinzip in ihrem Artikel "Iz nabljudenij nad semantičeskoj strukturoj >Poėmy konca<". (AaO.).

- 161 Ibid. S.64 u. 69f.
- 162 Revzina leitet den symbolischen Gehalt der Brückenüberquerung vom Märchenmotiv der Ortveränderung her. (Ibid. S.64).
- 163 StP IV. S.163.
- 164 StP IV, S.164.
- 165 Ibid.
- 166 Ibid.
- 167 StP IV, S. 163.
- 168 Vgl. dazu Teil III,1.
- 169 Bott sieht in der Erkenntnis der Zeitlichkeit der sichtbaren Welt, die aus dem Erleben des Todes der Mutter hervorgegangen ist, den Ausgangspunkt für Cvetaevas poetologischen Grundsatz des "Anschreibens gegen die Vergänglichkeit" und das daraus resultierende Prinzip ihres Epitaph-Stils. (AaO. S.37).
- 170 Vgl. ibid. S.1ff.
- 171 StP I, S.21.
- 172 StP I, S.25.
- 173 "Osen' v Taruse", StP I, S.93.
- 174 StP I, S.12.
- 175 StP I, S.56.
- 176 Vgl. Bott, Studien zum Werk Marina Cvetaevas (aaO.). S.73ff.
- 177 Vgl. Teil III, 3 Abschn.c) d. vorl. Arbeit (zu "Novo-godnee").
- 178 StP I, S.80.
- 179 StP II, S.157.
- 180 Neues Testament, Markus 5, 35-42.
- 181 StP IV, S.162.
- 182 StP III, S.56.
- 183 Vgl. "Dva slova o teatre". Izbr. proza I, S.448.

- 184 "Dom", StP III, S.159.
- 185 StP III, S.184.
  Vgl. Teil III, 1 Abschn.a) d. vorl. Arbeit.
- 186 Bott interpretiert in ihren "Studien zum Werk Marina Cvetaevas" (aaO.) den Zyklus "Stichi k Bloku II" und "Novogodnee"als Vertreter des Epitaphs und reflektiert dabei die Problematik des Dichter-Todes und die poetische Bewältigung der Vergänglichkeit.
- 187 StP II. S.47.
- 188 Bott weist in diesem Zusammenhang darauf hin, daß Cvetaeva mit diesem Bild Baudelaires Gedicht "L'Albatros" zitiert (aaO. S.32).
- 189 StP II, S.47.
- 190 Peters, Farbe und Licht (aa0.). S.36 u. 40.
- 191 Bott weist in diesem Zusammenhang auf die für die Totenklage charakteristischen Motive hin. (Studien zum Werk Marina Cvetaevas (aaO.). S.32.)
- 192 StP II, S.50.
- 193 Nach der eingehenden Untersuchung der Sprecherrolle und Dialoggestaltung in den einzelnen Teilgedichten kommt zu dem Schluß, Bott daß der jeweils angeredete "Ebene Dialogpartner selbst eine Absoluten" des repräsentiert, "deren Anrede dem sich problematischen lyrischen Subjekt in der Klage über den Tod des Dichters Blok eine Aussprache auch über die problematisch gewordene Stuation lyrisch-ästhetischer Rede ermöglicht." (Studien zum Werk Marina Cvetaevas (aa0.). S.35f.)
- 194 StP III, S.142.
- 195 Wytrzens, Majakovskij und Marina Cvetaeva (aa0.).
  S.111.
- 196 StP II, S.127.
- 197 Izbr.proza I, S.251.
- 198 StP IV, S.273.
- 199 StP IV, S.276.
- Zur Interpretation des Poems vgl. auch Josif Brodskij, Ob odnom stichotvorenii (Vmesto predislovija). In StP I, S.39-80.

Brodskij versteht den Einschub in Klammern als Ausdruck der Eifersucht Cvetaevas gegenüber der Zeit, die mehr mit Rilke gemeinsam hat als sie selbst. Aus diesem Satzfragment leitet er auch die These ab, Zeit habe für den Tod wie für die Liebe eine viel größere Bedeutung als für das Leben. Daher seien Liebe und Tod sehr nahe miteinander verwandt. (S.69.)

- 201 In einem Brief an Rilke (datiert mit "Christi Himmelfahrt 1926) unterscheidet Cvetaeva ausdrücklich den "Rilke-Mensch" vom Dichter: "Mit dem Rilke-Mensch meine ich das, wo es für mich keinen Platz gibt." (Briefwechsel (aaO.). S.119.)
- 202 StP IV, S.275.
- 203 StP IV, S.277.
- 204 StP IV, S.276.

### Schluß

- 1 Hugo Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik. Hamburg 1956. S.41f.
- 2 Ibid. S.42.
- Anthony Stephens, Nacht, Mensch und Engel. Rainer Maria Rilkes Gedichte an die Nacht. Frankfurt 1978.
- 4 Brief an Hulewicz, zit. nach Romano Guardini, Zu R.M.Rilkes Deutung des Daseins. Stuttgart 1948.

#### LITERATURVERZEICHNIS

- I. Primärwerke (Marina Cvetaeva)
- 1. Werkausgaben
- Izbrannye proizvedenija. Pod. red. A. Efron i A. Saakjanc. Moskva 1965.
- Nesobrannye proizvedenija. Hrg. v. Günther Wytzrens.
   München 1971.
- Sočinenija v dvuch tomach. Pod. red. A.Saakjanc. Moskva 1980.
- Stichotvorenija i poėmy v pjati tomach. Sostavlenie i podgotovka teksta A. Sumerkina. New York 1980ff. Band I-IV. [StP]
- Neizdannoe. Stichi Teatr Proza. Paris 1976.
- Izbrannaja proza v dvuch tomach. Sostavlenie i podgotovka teksta A.Sumerkina. New York 1979. [Izbr.proza I,II]
- Fotobiografija. Ed. by E. Proffer. Ann Arbor 1980.
- Bibliographie des oeuvres de Marina Tsvetaeva. Établie par Tatiana Gladkova et Lev Mnukhin. Paris 1982.

#### 2. Briefausgaben

- Neizdannye pis'ma. Pod red. G. i. N. Struve. Paris 1972.
- Pis'ma Mariny Cvetaevoj. In: Novyj Mir 4 (1969), S.185-214.
- 21 Letters to A.Bachrach. Ed. by A. Bachrach. In: Mosty 5 (1960), S.299-318 und 6 (1961), S.319-346.
- Pis'ma k G.P.Fedotovu. In: Novyj Žurnal 63 (1961). S.162-172.
- Pis'ma k R.B.Gul'ju. In: Novyj Žurnal 58 (1959). S.169-
- 12 Letters to Ju.P. Ivask. In: Russkij literaturnyj archiv. Ed. by D. Tschizevskij and M. Karpović. New York 1956. S. 207-237.
- Briefe M.Cvetaevas an O.Kolbasina-Černova. In: Wiener Slavistisches Jahrbuch 22 (1976). S. 109-116.
- M. Cvetaeva im Briefwechsel mit R. M. Rilke. Unveröffentlich-

- te Materialien aus dem Berner Rilke-Archiv. Hrg.v. I. Rakuša und F. Ph. Ingold. In: Zeitschrift für Slavische Philologie 41 (1980). S. 127-176.
- Rainer Maria Rilke, Marina Zwetajewa, Boris Pasternak. Briefwechsel. Hrg. v. J. Pasternak, J. Pasternak und K.M. Asadovskij. Frankfurt/Main 1983.
- Pis'ma k A.Štejgeru. In: Opyty 5 (1955) S.40-67, 7 (1956). S.8-18 und 8 (1957) S.21-26.
- Pis'ma k A. Teskovoj. Praga 1969.
- II. Primärliteratur (andere Dichter)
- Belyj, Andrej: Simvolizm. (Andrej Belyj: Der Symbolismus) Nachdruck der Ausgabe Moskau 1910. München 1969. (Slavische Propyläen, Bd.62).
- Blok, Aleksandr A.: Sobranie sočinenij v vos'mi tomach. Moskva /Leningrad 1960.
- Sobranie sočinenij v šesti tomach. Leningrad 1980.
- Brjusov, Valerij Ja.: Izbrannye sočinenija v dvuch tomach. Moskva 1955.
- Kaverin, Venemir A.: Sobranie sočinenij v vos'mi tomach.
  Moskva 1982.
- Pasternak, Boris L.: Soćinenija. Pod red. G.P.Struve i B.A. Fillipova. Ann Arbor 1961. Bd. 1-3.
- Doktor Živago. Milano 1957.
- Potebnja Aleksandr A.: Estetika i poėtika. Moskva 1976.
- Rilke, Rainer Maria: Sämtliche Werke in 12 Bänden. Frankfurt/Main 1975.
- Brief an einen jungen Dichter. Frankfurt/Main 1967.
- Rilke und Rußland. Briefe. Erinnerungen. Gedichte. Ed. Asadovskij. Frankfurt a M. 1986.

#### III. Sekundärliteratur

Allemann, Beda: Zeit und Figur beim späten Rilke. Ein Beitrag zur Poetik des modernen Gedichts. Pfullingen 1961.

- Andelman-Taubman, Jane: Marina Cvetaeva and Boris Pasternak.
  Toward a History of a Friendship. In: Russian
  Literatur Triquarterly 2 (1972). S.303-321.
- Anisimov, O.: Marina Cvetaeva. In: Marina Cvetaeva. Studien und Materialien. Wiener Slavistischer Almanach, Sonderband 3. Hrsg. v. A. Hansen-Löve. Wien 1981. S. 269-272.
- Aucouturier, Michel: Boris Pasternak in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Reinbeck bei Hamburg 1965.
- Bachrach, Aleksandr V.: Zvukovoj liven'. In: Russkij zbornik. Paris 1946. S.183-186.
- Baines, Jennifer: Mandelstam. The Later Poetry. Cambridge [u.a.] 1976.
- Barooshian, Vahan D.: Russian Cubo-Futurism 1910-1930. A Study of Avant-Gardism. The Hague/Paris 1974.
- Böhme, Marion: Rilke un die russische Literatur. Neue Beiträge mit besonderer Berücksichtigung der Rezeption Rilkes in Rußland. Diss. Wien 1966.
- Bollnow, Otto Friedrich: Rilke. Stuttgart 1955.
- Borowsky, Kay: Kunst und Leben. Die Asthetik Boris Pasternaks. Hildesheim/New York 1976.
- Bott, Marie-Luise: Ein weiteres M.Cvetaeva gewidmetes Gedicht R.M.Rilkes. In: Marina Cvetaeva: Studien und Materialien. Wiener Slavistischer Almanach, Sonderband 3. Hrsg. v. A.Hansen-Löve. Wien 1981. S.207-208.
- Studien zum Werk Marina Cvetaevas. Das Epitaph als Prinzip der Dichtung Marina Cvetaevas. Frankfurt a. Main [u.a.] 1984.
- Brodskij, Josif: Ob odnom stichotvorenii. (Vmesto predislovija). In: StP I, S.[39]-[80].
- Predislovie. Poet i proza. In: Izbr. proza I, S.7-17.
- Brown, Clarence: Mandelstam. Cambridge [u.a.] 1973.
- Cvetaeva, Anastasija I.: Vospominanija. Moskva 1974.
- [ deutsche. Ausg.]: Erinnerungen. Leipzig/Weimar 1979.
- Vospominanija. Tom 2. In: Moskva H.3 (1981) S.116-160.
- Iz prošlogo. In: Novyj mir 1961 H.1, S.79-133 und H.2, S.98-128.

- Čyževskyj, Dmitrij: Puškin und die Romantik. In: Germanoslavica V (1937). S.1-31.
- Döring, Johanna Renate: Die Lyrik Pasternaks in den Jahren 1928-1934. München 1973.
- Efron, Ariadna S.: Strannicy vospominanija. Paris 1979.
- El'nickaja, Svetlana J.: O nekotorych čertach poėtičeskogo mira M.Cvetaevoj. In: Wiener Slavistischer Almanach 3(1979), S.57-73, 4(1979), S.19-40, 7(1981), S.95-108 und 11(1983), S.263-324.
- Motiv 'otrešenija' v poėtičeskom mire M. Cvetaevoj. In:
   Wiener Slavistischer Almanach 15(1985). S. 123-155.
- Érenburg, Ilja G.: Poèzija Mariny Cvetaevoj. In: Literaturnaja Moskva II (1956). S.709-713.
- Etkind, Efim: Marina Cvetaeva. Französische Texte. In: Marina Cvetaeva. Studien und Materialien. Wiener Slavistischer Almanach, Sonderband 3. Hrsg. A. Hansen-Löve. Wien 1981. S. 195-206.
- Faryno, Jerzy: Iz zametok o poetike Cvetaevoj. In: Marina Cvetaeva. Studien und Materialien. Wiener Slavistischer Almanach, Sonderband 3. Hrsg. A. Hansen-Löve. Wien 1981. S.29-48.
- K voprosu o sootnošenii ritma i semantiki v poėticeskich tekstach. (Puskin-Evtusenko-Cvetaeva). In: Studia Rossica Posnaniensia 2 (1971). S.3-27.
- Mifologism i teologism Cvetaevoj. ("Magdalina", "Car' Devica", "Pereulocki".) Wiener Slavistischer Almanach. Sonderband 18. Hrg. A. Hansen-Löve. Wien 1985
- Filonov Gove, Antonina: Parallelism in the Poetry of Marina Tsvetaeva. In: Slavic Poetics. Essays in Honor of Kiril Taranovsky. The Hague/Paris 1973. S.171-192.
- Flasková, Alica: Die Rezeption der Folklore in der Dichtung Marina Cvetaevas. Diss. Wien 1975.
- Forsyth, James: Listening to the Wind. An Introduction to Aleksandr Blok. Oxford 1977
- Fülleborn, Ulrich: Das Strukturproblem des späten Rilke. Voruntersuchungen zu einem historischen Rilke-Verständnis. Heidelberg 1960.
- Gasparov, M.L.: "Poėma vozducha" M.Cvetaevoj. Opyt interpretacii. In: Trudy po znakovym sistemam 15. Tartu 1982. S.1922-148.

- Gladkov, Aleksandr: Vstreči s Pasternakom. Paris 1973.
- Guardini, Romano: Zu Rainer Maria Rilkes Deutung des Daseins. Stuttgart 1948.
- Gul', Roman B.: Cvetaeva i ee proza. In: Novyj Žurnal 37 (1953). S.129-140.
- Hamburger, Käte: Rilke. Eine Einführung. Stuttgart 1976.
- Haight, Amanda: Akhmatova. A Poetic Pilgrimage. New York 1976.
- Hillmann, Heinz: Bildlichkeit der deutschen Romantik. Frankfurt/Main 1971.
- Holthusen, Hans Egon: Rainer Maria Rilke in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Reinbeck bei Hamburg 1958.
- Holthusen, Johannes: Studien zur Ästhetik und Poetik des russischen Symbolismus. Göttingen 1957.
- Ivask, Jurij P.: Blagorodnaja Cvetaeva. In: Lebedinnyj stan. München 1957. S.7-15.
- Cvetaeva Majakovskij Pasternak. In: Novyj Žurnal 95(1969). S.161-185.
- Ivinskaja, Ol'ga V.: V plenu vremeni. Gody a Borisom Pasternakom. Moskva 1972.
- Jacobson, Gunnar: Le message d'une femme-poete defunte a ses amis. (Le poème "V ogromnom gorode moem - noč'" de Marina Cvetaeva). In: Colloquium Slavicum Basiliense. Gedenkschrift für Hildegard Schröder. Slaviva Helvetica 16 (1981). S.237-252.
- Karlinsky, Simon: Marina Cvetaeva. Her life and Art. Berkeley/Los Angeles 1966.
- Novoe ob ėmigrantskom periode M.Cvetaevoj. (Po materialam ee perepiski s A.A.Teskovoj.) In: Russkaja literatura v ėmigracii. Pittsburgh 1972. S.102-109.
- Marina Tsvetaeva. The Woman, her World and her Poetry.
   Cambridge [u.a.] 1985.
- Keil, Rolf-Dietrich: Ergänzungen zu russischen Dichterkommentaren. 5. zvuki = Dichtung, eine Erfindung Puskins? In: ZS1Ph 33 (1967). S.258-263.
- Kemball, Robert.: "Ni s temi, ni s ėtimi" ternistyj put'
  Mariny Cvetaevoj. In: Odna ili dve russkich literatury?
  Meždunarodnyj simpozium, sozvannyj fakul'tetom
  slovesnosti ženevskogo universiteta i žvejcarskoj

- akademiej slavistiki. Ženeva 13-14-15 aprelja 1978. Lausanne 1981. S.41-51.
- Kippenberg, Katharina: Rainer Maria Rilkes Duineser Elegien und Sonette an Orpheus. Frankfurt/Main 1946.
- Kroth, Anya M.: Toward a New Perspective of Marina Tsvetaeva's Poetic World. In: Marina Cvetaeva. studien und materialien. Wiener Slavistischer Almanach, Sonderband 3. Hrg. v.A. Hansen-Löve. Wien 1981. S.5-28.
- Livingston, Angela: Tsvetaeva's 'Art in the Light of Conscience'. In: Russian Literature Triquarterly 11(1975). S.363-378.
- Mason, Eudo C.: Rainer Maria Rilke. Sein Leben und sein Werk. Göttingen 1964.
- Mathauser, Zděnek: Katarzis Mariny Cvetaevoj. [Einführung zu:] Pis'ma K A. Teskovoj. Praga 1969. S.5-15.
- Metzger, Heidi: Ein Beitrag zur Poetik A.A.Bloks. Diss. Köln 1967.
- Orlov, Vladimir: Marina Cvetaeva. Sud'ba, charakter i poëzija. [Vorwort zu:] Izbrannye proizvedenija. S.5-54.
- Peters, Johanne: Farbe und Licht. Symbolik bei Aleksandr Blok. München 1981.
- Plank, Dale L.: Pasternaks Lyrics. Sound and Imagery. The Hague/Paris 1966.
- Rakusa, Ilma: Nad-nacionalnost' poėta: Cvetaeva i Ril'ke. In: Odna ili dve russkich literatury? Meźdunarodnyj simpozium, sozvannyj fakul'tetom slovesnosti ženevskogo universiteta i švejcarskoj akademiej slavistiki. Ženeva 13-14-15 aprelja 1978. Lausanne 1981. S.31-40.
- Razumovsky, Maria: Marina Zwetajewa. Mythos und Wahrheit. Wien 1981.
- Razumovskaja, Marija: Marina Cvetaeva. Mif i dejstvitel'nost'. Dopolnennyj tekst. Perevod s nemeckogo E. N. Razumovskoj-Sajn-Witgenstejn. London 1983.
- Revzina, Ol'ga G.: Tema derev'ev v poèzii M.Cvetaevoj. In: Trudy po znakovym sistemam 15. Tartu 1982. S.141-148.
- Iz nabljudenij nad semantičeskoj strukturoj "Poėmy konca" M.Cvetaevoj". Trudy po znakovym sistemam 9. Tartu 1977. S.62-84.
- Nekotorye osobennosti sintaksisa poėtičeskogo jazyka M.Cvetaevoj. In: Semiotika ustnoj reči.

- (Lingvističeskaja semantika i semiotika II). Učenye zapiski Tartuskogo universiteta, 481 (1979). S.89-106.
- Struktura poėtičeskogo teksta kak dominirujuščij faktor v razkrytii ego semantiki. In: Marina Cvetaeva. Studien und Materialien. Wiener Slavistischer Almanach, Sonderband 3. Hrsg. A. Hansen-Löve. Wien 1981. S. 49-66.
- Znaki prepinanija v poetičeskom jazyke: Dvoetočie v poezii M.Cvetaevoj. In: Marina Cvetaeva. Studien und Materialien. Wiener Slavisticher Almanach, Sonderband 3. Hrsg. v. A.Hansen-Löve. Wien 1981. S.67-86.
- Schmidt, Alexander: Valerij Brjusovs Beitrag zur Literaturtheorie. Aus der Geschichte des russischen Symbolismus. München 1963.
- Slonim, Mark: O Marine Cvetaevoj. In: Novyj Zurnal 100 (1970). S.143-176.
- Smetácek, Vladimir: Ponjatie "žizni" v "Poėme gory" Mariny Cvetaevoj. In: Marina Cvetaeva. Studien und Materialien. Wiener Slavistischer Almanach, Sonderband 3. Hrsg.v.A. Hansen-Löve. Wien 1981. S. 123-129.
- Stahlberger, Lawrence L.: The Symbolik System of Majakovskij. London/The Hague/Paris 1964.
- Steiner, Jacob: Rilkes Duineser Elegien. Bern/München 1962.
- Anschauungsformen. In: Blätter der Rilke-Gesellschaft, Heft 7-8, 1980/81. S.92ff.
- Die Thematik des Worts. In: Neophilologicus. Groningen 1962. S.287ff.
- Stephens, Anthony: Nacht, Mensch und Engel. Rilkes Gedichte an die Nacht. Frankfurt/Main 1978.
- Südkamp, Bernd: Der junge Majakovskij und der Futurismus. In: Vladimir V. Majakovskij. Bd. 1: Untersuchungen zu einzelnen Aspekten des Werks. Hamburger Beiträge für Russischlehrer (Hrg. v. Irene Nowikowa), Bd. 8. Hamburg 1977. S. 53-164.
- Die Sprache des jungen Majakovskij. In: Vladimir V. Majakovskij. Bd. 2: Studien und Materialien. Hamburger Beiträge für Russischlehrer (Hrg. v. Irene Nowikowa)., Bd. 11. Hamburg 1977. S. 15-43.
- Vitins, Ieva: Escape from Earth. A Study of Tsvetaeva's Elsewheres. In: Slavic Review 36 (1977) no 4. S.644-657.
- Weidle, Valdimir: Proza Cvetaevoj. In: Opyty 4 (1955). S.73-74.

- Wytrzens, Günther: Das Deutsche als Kunstmittel bei Marina Cvetaeva. In: Wiener Slavistisches Jahrbuch 15 (1969). S.59-70.
- In Vergessenheit geratene Cvetaeva-Texte. In: Wiener Slavistisches Jahrbuch 20 (1974). S.180-183.
- Majakovskij und Marina Cvetaeva. In: Vladimir V. Majakovskij. Bd.1: Untersuchungen zu einzelnen des Werks. Hamburger Beiträge Russischlehrer (Hrg.v. Irene Nowikowa)., Bd.8. Hamburg 1977. S. 105-125.
- Paronomasie als Aufbauprinzip einer Dichtung. Zum 'Poèma gory' der Marina Cvetaeva. In: Papers in Slavic Philology I. In Honor of James Ferell. Ann Arbor 1977. S.320-326.
- Zelinsky, Bodo: Definitionen der Poesle bei Pasternak. In: ZS1Ph 37 (1974). S.275-290.
- Russische Romantik. Köln 1975.
- IV. Theoretische Literatur und Nachschlagewerke
- Austerlitz, Robert: Parallelismus. In: Poetics. 1st international Conference of Work-in-Progress Devoted to Problems of Poetics. Warsaw 1960. S.439-443.
- Bachelard, Gaston: Poetik des Raums. München 1960.
- Brooke-Rose, Christine: A Grammar of Metaphor. London 1958.
- Cassirer, Ernst: Philosophie der symbolischen Formen. 3 Bde.
  Darmstadt 1977.
  - Eichenbaum, Boris: Aufsätze zur Theorie und Geschichte der Literatur. Frankfurt a.M. 1965.
- Forstner, Dorothea: Die Welt der Symbole. Innsbruck/München/Wien 1966.
- Frenzel, Elisabeth: Stoff-, Motiv- und Symbolforschung. Stuttgart 1978.
- Friedrich, Hugo: Die Struktur der modernen Lyrik. Hamburg
  1956.
  - Hamburger, Käte: Die Logik der Dichtung. Stuttgart 1958.
  - Haverkamp, Anselm [Hrsg.]: Theorie der Metapher. Darmstadt

- 1983.
- Hester, Marcus: The Meaning of Poetic Metaphor. The Hague 1967
- Holthusen, Johannes: Russische Literatur des 20. Jahrhunderts. München 1978.
- Ingarden, Roman: Das literarische Kunstwerk. Tübingen 1972.
- Ingendahl, Werner: Der metaphorische Prozeß. Methodologie zur Erforschung der Metaphorik. Düsseldorf 1971.
- Jacobson, Roman: Grammatical Parallelism and Its Russian Facet. In: Language 42 (1966). S.399-429.
- Killy, Walter: Wandlungen des lyrischen Bildes. Göttingen 1964.
- Lieb, Hans-Heinrich: Was bezeichnet der herkömmliche Begriff 'Metapher'? In: Anselm Haverkamp, Theorie der Metapher. Darmstadt 1983. S.340-355.
- Lotman, Jurij M.: Vorlesungen zu einer strukturalen Poetik. Einführung, Theorie des Verses. Hrsg. und mit einem Nachwort versehen von Karl Eimermacher, übers. von Waltraud Jachnow. Theorie u. Geschichte der Literatur und der Schönen Künste. Bd.14. München 1972.
- Maren-Grisebach, Manon: Methoden der Literaturwissenschaft.
  München 1970.
- Medvedev, Pavel: Die formale Methode in der Literaturwissenschaft. Stuttgart 1976.
- Die Metapher (Bochumer Diskussion. In: Poetica 2 (1968). S.100-130.
- Mirskij, Dmitrij S.: Geschichte der russischen Literatur. München 1964.
- Der kleine Pauli. Lexikon der Antike. Bearb. und hrsg. von Konrat Ziegler und Walther Sontheimer. Stuttgart/München 1964-1975.
- Pelc, Jerzy: Semantic Functions as applied of the Analysis of the Concept of Metaphor. In: Poetics. Poetyka. POETYKA. Warschau 1961. S.305-339.
- Plett, Heinrich: Textwissenschaft und Textanalyse. Semiotik, Linguistik, Rhetorik. Heidelberg 1979.
- / Pongs, Hermann: Das Bild in der Dichtung. Marburg 1927ff

- Potebnja Aleksandr A.: Estetika i Poetika. Moskva 1976.
- Polnyj pravoslavnyj bogoslavskij enciklopedičeskij slovar'. London 1971.
- Ricoeur, Paul: Die Metapher und das Hauptproblem der Hermeneutik. In: Anselm Haverkamp, Theorie der Metapher. Darmstadt 1983. S.356-378.
- Staiger, Emil: Grundbegriffe der Poetik. Zürich/Freiburg i.Br. 1963.
- Die Kunst der Interpretation. Zürich 1955.
- Stender-Petersen, Adolf: Geschichte der russischen Literatur. Bd. 1,2. München 1957.
- Strich, Fritz: Das Symbol in der Dichtung. In: Der Dichter und die Zeit. Bern 1947.
- Tindall, William York: The Literary Symbol. Bloomington/Ill. 1955.
- Weinrich, Harald: Semantik der Metapher. In: Folia Linguistica 1 (1967). S.3-17.
- Wellek, Rene / Warren, Austin: Theorie der Literatur. Bad Homburg vor der Höhe 1959.
- Wilpert, Gero v.: Sachwörterbuch der Literatur. Stuttgart 1961.

