キーワード:聖徳太子像、孝養太子像、

# 東京・上宮会所蔵聖徳太子孝養像考

# 山本 勉・小久保芙美・神野祐太・伊波知秋

する点が多く、 た像の存在が暗示されることも注目される。また、形式や表現の点で奈良・元興寺の善春作聖徳太子像と共通 あたる可能性がつよい)の像として造られたもので、さらに十六歳の肖像であると明記し、その形式の原型となっ とつである孝養太子像の初期作例として貴重である。銘記によれば不退寺(現在も奈良市に所在する不退寺に 位置」「形式と表現」「仏師尭慶について」の三章に分けて論述する。この像は、聖徳太子像の典型的形式のひ 納入品」の三章に分けて報告し、さらに日本彫刻史上の意義や周辺の問題についても、「聖徳太子造像における 攻開講科目「美術史学演習Ⅲ」における演習の一環で実施した調査の概要を、「伝来」「像の概要」「銘記および 慶が製作したことの知られる鎌倉時代後期の規準作品である。本稿では、二〇一三年五月に大学院思想文化専 などが明らかになった。 東京都荒川区の社会福祉法人上宮会所蔵聖徳太子像は、 作者尭慶はその他の事績をふくめても、 末尾には、 近代以降のこの像の伝来に関する文献を関連史料として付載した。 鎌倉中・後期の奈良で活躍した善派仏師と関係が深い 像内銘により、 文永七年(一二七〇)に仏師

— 95 —

共同で同像の基礎データを報告し、さらに日本彫刻史上の意義や周辺の問題にもふれることとしたい。 再調査を実施し、 院思想文化専攻開講科目「美術史学演習Ⅲ」における演習の一環で、履修学生とともに実に三十三年ぶりに同像 同像についても論及し、一九八○年十月の調査にもとづいて記述したことがあるが(1)、二○一三年五月に、大学 師尭慶が製作したことの知られる、鎌倉時代後期の規準作品である。 て記述し、関連史料を付載するが、一・三・四は神野が、二・五は小久保が、六は山本が分担して執筆し、 東京都荒川区の社会福祉法人上宮会所蔵聖徳太子像 その概要は山本が別に報告を予定しているが(²)、本稿では履修者のうち小久保芙美・神野祐太・伊波知秋と 調査成果を検討したところ、 同像の日本彫刻史上にしめる位置をあらためて確認することができ 図 1-14 は、 山本はかつて作者尭慶の事績をまとめる際に、 像内銘により、文永七年(一二七〇)に仏 六章に分け 付載史

を、 他は正字体を使用し、俗字・略字・異体字はそれらにあらためた。 本稿においては本文・注・付載史料のすべてを通じて漢字は常用漢字表にあるものは原則としてその字体 (山本

料および図版の原稿を伊波が作成したうえで、全体を山本が調整した。すべての文責は山本にある。

### 一 伝来

代までの伝来についてみることとするが、これらは日本近代における聖徳太子信仰のありさまをしめす事例として ある太子の間に安置される。大正十年(一九二一)、河瀬秀治から上宮会の前身である上宮教会に寄贈された像で 本像は現在、 まず、上宮会の前身である上宮教会とその創立者河瀬秀治について簡単に紹介し、 東京都荒川区東日暮里二丁目二九番八号に所在する日暮里上宮病院内の社会福祉法人上宮会本部に そののちに明治期 がら現

所望した河瀬に対して、島田はいずれでもよいと答えたようだが、河瀬は

「御祈願像」を選んだ。この

「御祈願像

も貴重であると思う

宮会に名称変更し現在にいたる。 子の教えにもとづいて社会福祉事業などをおこなうことを目的とした団体である。 衡平 (一八三六—一九〇五) 昭和二十七年(一九五二) 河瀬秀治を創立者とし、大内青巒 (一八四五―一九一八)・島田蕃根 (一八二七―一九〇七)・桑田 に社会福祉法人としても認可され の協力をえて明治三十年 (一八九七)四月十一日に発会した、 (社団法人は昭和四十七年に解散)、二〇〇二年に上 明治四十年に社団法人となり、 聖徳太子を顕彰し、太

した。 史』(4)によって詳細を知ることができる。 天保十年 創立者の河瀬秀治については斎藤一 明治十二年に美術展覧会を組織する龍池会を結成し、 暁による伝記 (一八三九) 十二月十五日生まれで、 『河瀬秀治先生伝』(3)、 副会頭となり、 および上宮会の会史『上宮教会八 東京美術学校の創立や帝室技芸員制 昭和三年四月二日に +

軀は 八日 御はなし」 もそのようなコレクションの一つであろう。 の発案など明治期の美術行政に深くかかわった人物である。 |瀬が本像をえて上宮教会に本尊として奉ずるまでの経緯については河瀬自身の記録「上宮太子御尊像の伝来 南 明治になると還俗して、 生まれ 河瀬秀治が島田蕃根から上宮教会創立以前に譲られたものであった。島田は、文政十年(一八二七)十一月 無仏太子像すなわち太子二歳の像であり(6)、 を六年がかりで出版した。古書・骨董蒐集の趣味があり、古美術品 (付載史料一)がある。以下、主としてその記録により、必要に応じて他の記録を補うことにする。 で明治四十年九月二日に逝去した仏教学者である(5)。 内務省などに勤務する。そのかたわら仏教学者としても活躍し、 島田は本郷森川町の私邸に聖徳太子像を二軀所蔵してい もう一軀は 「御祈願像」 幕末に天台宗本山派修験道の大先達として活 (主に経典類 であった。 そのうちの を多数蒐集した。 弘教書院から 体の 譲与を 0

本像は河瀬入手後に東京美術学校で修理をほどこされ、浅草寺伝法院で奥田貫昭(一八四六―一九〇〇) によっ

てい 以外には知られなかったという。このころ今泉雄作ほかの鑑定を受けたことがあったようで、平安末期から鎌倉初 て開眼供養されたが、 ⑦の製作とされたらしい。まだ造像銘については知られていなかったことがわかる。今泉の解説はのちに公刊され (付載史料二)。 像の伝来については、島田がある商人からすすめられたもので、 開眼供養ののち、 河瀬と親交があり、 かつ聖徳太子信仰に篤かった北野元峰(一八四二― 大和国から出たということ

瀬が資金を援助したようである。実際の模像については詳細不明であるが、 河瀬が乗り気ではなく、開館時に一時的に安置されただけで、すぐに青松寺に戻されたようである。 なお、『河瀬秀治先生伝』によれば、本像は中央仏教会館の講堂に移坐されることも予定されたようであるが、 彫刻家加納鉄哉が上宮教会のために本像の模像を一万体製作し、寄贈したことが知られる。製作のために河 河瀬によって記された頒布趣旨 明治四十三年 [が残

九三三)が止住した、芝愛宕町の青松寺(東京都港区)に寄託されることとなった。

において上宮教会主催の聖徳太子千三百年御祭典が催され、そのために設けられた祭壇に本像が安置され、 まな行事が また 『河瀬秀治先生伝』 おこなわれた(8)。 によれば、 河瀬が本像を正式に上宮教会に奉納したのは、この年十月のことである 大正十年四月二十二日には、 麹町区永楽町 (千代田区) の日本工業倶 (『河瀬 さまざ 公楽部内

先生伝』

収録の願書は付載史料四の末尾に転載)。

その後、河瀬は聖徳太子堂建立の所願も明らかにしているが

載史料三)、

実現していない。

前述したように、 本像は長らく青松寺に寄託され、 当初は宝蔵または開山堂に安置されていたとみられるが、 関

東大震災(大正十二年九月一 日 以後、 昭和五年に再建された本堂に移坐された。

残されている。 指定されることはなかった。 災に遭い焼損した。この火災について新聞数紙に記事が出たが、 記発見から焼損までの経緯を記す(๑)。この直前に国宝保存法下で国宝に指定される予定であったことがわ 昭和十年八月に建築家氏家重次郎の調査によって像内銘がみいだされたが、翌年二月四日、 修理後も青松寺に安置された。 翌年九月までに佐崎霞村によって復元修理がおこなわれ、 特に 『東京日日新聞』 その際の修理記録 の記事が詳しく、 青松寺本堂内部 前年 が像内に かるが、 の火 'n

される。 に移坐され、 本像は昭 現在にい 和四十七年、 たってい る。 多田瑞穂による修理を受けたのを機に、 修理 の の概要は 『上宮教会所蔵聖徳太子孝養像修理報告書』 青松寺から日暮里上宮教会病院 (付載史料四) に記

# 一 像の概要(形状・法量・品質構造・保存状態)

四十七年の修 タを報告するにあたっては、 昭和十一 年 理報告書 (一九三六) に罹災した際の本像の損傷はかなり激しかったものとみえ、 (付載史料四) 形状・品質構造に関して、 等を参照しながら、随時昭和十一年以前の状態に復して記述した部分がある。 古写真 (三種類を確認した)【図12-14】 修理箇所も多い。 やその後 の昭 一礎デ 和

#### 形状

す 央で右前に打ち合わせる。 頭髪は中央で左右に振り分け、 (昭和 十二年の修理以前 袈裟は左肩をおおい、 は三道相をあらわさない)。 両耳上方で無文の帯で括り角髪に結う。 右腋下を通って正面にまわり、 袍 • 袈裟 横被・ 裙を着ける。 正面をみて口を閉める。 背部から紐で吊って残りの端を左 袍は筒袖、 三道相をあらわ 丸襟で、 正 中

端をひっかける 扇形の飾りをあらわす。 袖状に垂れる。 前膊にかける。 裙は判然としないが正面で打ち合わせるか。沓を履く。 横被は右肘後ろの袈裟の内側から引出して右腕の下で上縁を折返し、 (修理以前の左手は柄の後端に添える)。直立する。 両手を屈臂して掌を仰向けて、 右手は柄香炉を支え、 沓は正面が三山形に立ち上がりその 左手は柄に添えて第五指に横被の一 袍の外側から正面にまわって 内側に

#### 法量

から髪際高三尺に整えられて造像されたものであろう。その他の法量は左記のとおりである 像高九四·一m (三尺一寸)、髪際高九○・一 cm (二尺九寸七分) の像で、 現状 0) )頭部前 面は後補であるが、 (単位 cm 当初

面幅 九·八 角髮張 一四·六頂—顎 一五·四 面 長 一一·六

袖裾張 腹 丽 奥 奥 二五.四 五 四五五 裙裾張 肘 胸 張 奥 三五 二八:四 四五五

沓先開 外 一九·五

内

4 年 土工

頭・体部は別材とし、 本像はヒノキと思われる材の寄木造りで、彩色がほどこされる。修理以前は玉眼を嵌入していたと思われ 頭部は前後二材を矧ぎ、 内刳りをほどこす。 体幹部は両肩以下の体側部をふくみ正中線と

を切り落とした方形の台座は亡失する。

傭枘で緊結する)、内刳りする。 体側部中央をとおる線 る袈裟の衣端、 ほかに後頭部 体部正面横被末端に別材を矧ぐ。 0 ·両側面に各楕円形の別材を矧ぎ付けているという(ユ)。 (足枘までいたる) 両前膊半ばより先に各一材を矧ぐ。 で四材を矧ぎ 角髪、 両沓先、 (前後左右の矧ぎ目はそれぞれ上下各一、 柄香炉: 両手首先各挿込み矧ぎ。 は別材製。 像底をわずかに刳り上げる。 左前膊 計八 0 外 カ が所の 側 垂 板

n 状

#### 保存状態

昭和十二年の修理時の補足部は以下のとおりである。

頭部前面、

角髪、

両前膊半ばより先、

両手首先、

横被、

柄

表面

[は錆漆下地]

白

下地彩色で、

袍には丹が認められる。

香炉、 年の修理以前の後補である。 たる袈裟の縁、 古色塗り。 両沓先先端に補材を当てる。 また、 頸部底面を切り詰 また、修理以前の古写真に写る柄香炉は金属製であったかにみえる。 め 両足枘の前後の矧ぎ目の襠材も同時かと思われる。 両肩突端部、 袍の襟正面部、 左上膊部 正 面 脚部中央から左袖に 両沓先は昭和十二

する。 昭 和 また、 四十七年の修理では、 柄香炉の柄を新補する。 昭和十二年 -の修 |理時に体部前面 の表面にほどこされた塗料の盛り上げを取り除き補 修

台座 (框座。 高 ヒノキ、 黒漆塗り) は昭 和 十二年の製作である。 それ以前の古写真にみえる、 几 隅

#### Ξ 銘記 および納入品

#### 銘記

本像には像内に以下 の墨書があり、 文永七年 (一二七〇) に大仏師尭慶によって造られた 「不退寺本尊」であっ

1

頸部背面

香 義 部

2、胸部及び上背部

3

腹部以下及び背部下方以下

N:

\$

(上背部)

(腹部以下)

衆生有苦 三称我名 若我誓願大悲中

奉造立 上宮太子十六歳御影

不往救者

不取正覚

一人不成二世願

右上宮太子者

用明天皇之皇子観音之垂跡也出自彼大唐衡山室生於此日域

我随虚妄罪過中

不逃本覚捨大悲

豊日宮遂討仏法之怨敵方恣明王之崇重恵日當時遥照一天法水自斯普布四海

是以解脱涅槃之道永弘和国諸悪莫作之教遂留本朝我等生尺迦末法欣

形像図写真影欲報恩則徳矣又願我等生々世々間奉值遇浄土聖出離豈非太子之広恩于併是救世之方便也伝之造立

太子興隆仏法利益衆生又願此太子結縁諸人必引接安養

浄土仍所記如件

(背部下方以下)

文永七年刊潤九月十二日 大仏師尭慶 番匠三郎 七郎

曩謨羅怛曩益怛羅夜也曩謨阿罕哩夜縛路引枳帝湿不退寺本尊 大勧進沙門了敏敬白 執筆沙門澄意

迦哥也怛你也他哥唵斫訖羅台襲底振多摩柅摩賀哥跛納縛台羅哥也曽地薩怛縛台也摩訶薩怛縛台也摩訶っ迦嚕柅

唵跛娜麼是振路『摩柅入縛羅吽 唵縛娜跛納銘』件銘』嚕嚕底瑟婉』入縛。耀阿『迦里灑也吽泮吒娑縛』賀

đ 并 列 य Ė 愁 Ħ: 歼 Ė 列 4 3 列 ¥ å Į વ્ય ₹ 4 म 4 3 5 (M) ম ч &C 玉 1 4 đ 되 ġ य \*

3) 【図7-10】と臨書 以上の銘記は現在、 実見することができず、昭和四十七年(一九七二) (銘記1-3)が残る。すべて当初の造像記と認められる。 の解体修理時における写真 (銘記2

## 銘記に関する考察

まず、銘記中にみられる梵字や漢文陀羅尼についてみておこう。 銘記1の梵字二行のうち初行が大日如来応身真 がわかる。

文永七年には三十二歳、

出家してから十一年であり、

「聖武天皇講式」は聖武天皇が聖徳太子の生まれ変わりであるとい 四天王寺における聖徳太子関係伝記の注釈書であることから、

う言説を踏まえて作成され

ており、『天王寺秘決

了敏の聖徳太子信仰も知ることができる。

銘記中の大勧進了敏と年代的に矛盾はない。

が

陀・不空成就) 言 に分かれ、 言の執筆は聖徳太子を如意輪観音の化身とする密教的解釈にもとづくものであろう。 二〇巻、 次行が五大種子である。 心中心真言 二〇六頁b) 上から金剛界および胎蔵界大日如来種子、 をあらわす。 (唵縛娜跛納銘合件)にあたると考えられる。 に説かれる如意輪観音の根本真言(下記の二真言以外)、 銘記3の漢文陀羅尼は、 銘記2のやや大きめに記す計四字は、 不空訳 胎蔵界中台八葉院八仏、 『観自在菩薩如意輪念誦儀軌』 ただし若干、 大日如来を除く金剛界四仏 光明真言 字句の異同がある。 心真言 それに続く梵字群は (横書き) (唵跛娜麼品振路。摩妮入縛 (『大正新脩大蔵 (阿閦 をあらわ 如意輪観音 宝生 経 呵 第 真 弥

僧で、 像の製作にかかわった木工技術者であろう。 番 匠 次に銘記るの 郎・ この願文も彼の願意を記したものであろう。澄意は銘記の執筆者である。 七郎、 腹部以下及び背部下方以下に記される願文の内容に注目しよう。願文中には人名として大仏師 大勧進沙門了敏、 執筆沙門澄意がみえる。 これらについては第六章でのべる。 尭慶はいうまでもなく本像作者であり、 大勧進了敏は本像造立を計画した 三郎 ・七郎も

ことである(12)。 南都東大寺知足院南坊書写之了、沙門了敏生年五十三戒臈三十二」とあり、この了敏は正応四年の時点で五 二十三日、 **武天皇講**式」 了敏と同名の僧の事績はこの時期に二件知られる。一件目は、正応二年(一二八九)十月十三日の奥書を持 東大寺知足院南坊で『天王寺秘決』(『提波羅惹寺摩訶所生秘決』)と『上宮皇太子菩薩伝』 をあらわしたこと (『魚山叢書』(11)所収、 二件は同 逆算すると生年は延応元年 一人物の事績とみてよいが、 (一二三九)で、文応元年 (一二六〇) に二十二 『天王寺秘決』 文政七年〔一八二四〕書写)、二件目 の奥書には、 正 応四年辛卯 は、 歳で出家 正月廿 正 応四年 を書写 三日、 した 正 聖 月

·

戒弟子交名」いに、「山城国人 澄意は、 弘安三年(一二八〇)に造られた西大寺中興叡尊八十歳の寿像である同寺興正菩薩像像内納入 澄意 唯静房」としてみえる人物と同人である可能性がある。 叡尊は生涯を通じ

て太子信仰があったことが知られ、 **叡尊周辺の人物が聖徳太子造像にかかわることはありうる。** 

国伝来と記していることから、 原所在に関する「不退寺本尊」という文言がある。河瀬秀治が島田蕃根から聞いた話として、 不退寺は現在奈良市に所在する不退寺であった可能性がある。 不退寺は、 大和

創立当初の伽藍 一の規模や安置仏像については不明である。

在原業平父)創立ともいい、貞観二年(八六〇)には存在したことが

『三代実録』

からわかる(14)。

) (15) 不退寺の現在の本尊は平安時代前期の聖観音菩薩立像である。この像は三尊像の脇侍の一だったとの指 観音像を本尊として安置したという史料は明暦二年(一六五六)の本堂厨子屋根裏墨書までくだる。また があ

都不退寺金堂本尊也」の墨書からわかる(16)。 近世には鎌倉時代製作の不動明王坐像が不退寺本尊とされたこともあることが、 想像をたくましくすれば、 不動明王像以前には、銘記にいうように本像が不退寺本尊であった可能性も考えられ 同像の近世の補材に記された「南

— 106 —

の名は、 ないわけではないが、寺内の一堂の本尊あるいは一時的な儀式の本尊をこのように記すこともありえよう。 西大寺興正菩薩像の像内納入文書のうち前掲 「授菩薩戒弟子交名」、「西大寺西僧房造営同心合力奉加帳

どで孝養太子像が造られたことを思えば、 おそらく叡尊の聖徳太子信仰を反映して、 (立)や永仁六年(一二九八)の「六波羅探題下知状案」(望)中の関東御祈祷諸寺にみえ、叡尊との関係がうかがえる。 この時期に不退寺で聖徳太子像が造立されたとしても不思議ではない。 叡尊周辺の僧が関与して奈良・元興寺、 大阪・道明寺、 広島・浄

尊周辺人物の影がみえることが注目される。 銘記中には、 聖徳太子像としての性格にかかわる文言もみえるが、そ

本像が奈良不退寺の像として造立された可能性がうかがわれ、そこには西大寺叡

以上のように本像銘記からは、

#### 納入品

れる。 上宮会の資料にはこの文書の存在を記すものがなく、 いま所在不明で確認できないが、 造像当初の納入品で

応行於施波羅蜜 願従今身至成仏 ある可能性があるためここに掲げる。

二願従今身至成仏 若不余不取正覚

応行於戒波羅蜜

三願従今身至成仏 若不余不取正覚

若不余不取正覚 応行於忍波羅蜜

四願従今身至成仏 応行於禅波羅蜜 不余不取正覚

かつて石田茂作(2)により本像の像内文書として写真【図11】が紹介された左記の願文がある。 紙本墨書と思わ

十願従今身至成仏 九願従今身至成仏 七願従今身至成仏 六願従今身至成仏 五願従今身至成仏 八願従今身至成仏 若不余不取正覚 不応自高化下 若不余不取正覚 今三宝興隆久住 若不余不取正覚 菩提心連増長 若不余不取正覚 応修於智波羅蜜 若不余不取正覚 若不余不取正覚 於一切学入無僊 応行於進波羅蜜

本像の銘記によって、

文永七年には孝養像形式が聖徳太子十六歳の像と認識されていたことが確認できる

され、

当初は角髪を結った初期の孝養像と同形であった可能性が指摘される(②)。

+ . カ 条の願を挙げる書式をとる、 この種の 願文は鎌倉時代の仏像の像内納入文書にままみられるものである(21)。

# 四 聖徳太子造像における位置

十六歳の肖像と判明する点、また「造立形像図写真影」とあって、その姿の原型となった「真影」の存在を暗示す 聖徳太子造像史上において、 上宮会像のことに注目すべき点は、 銘記中に「上宮太子十六歳御影」とあり、

ある、 は、 期以後の作例が現存する。ただし、この形式の太子像を「孝養」と形容するのは、文保元年(一三一七) 念。太子不\_解;;衣带 ; 。日夜侍\_病。天皇一飯。太子一飯。天皇再飯。太子再飯。擎;;香炉 ;祈請。 た『文保本太子伝』に「十六歳御影人奉名孝養御影」とするのが初例である。「孝養」の呼称はともかくとして、 左手でとる聖徳太子像は、 本像のように、 製作年代のわかる作例では、寛元五年(一二四七)の慶禅作埼玉・天洲寺像⑶【図15】を最古として、 病に伏せった父用明天皇を看病し、 袍 袈裟・横被 特に孝養太子像あるいは孝養像と呼ばれる。この像容は、 ・裙を着け、 柄香炉をとって病気平癒を祈る姿をあらわしているという。孝養太子像 両手で柄香炉をもち、 横被の端を左手の第五指に 『聖徳太子伝暦』に かける、 音不レ絶 頃成立 「天皇不 鎌倉

どがあるが、 像にかぎれば、 その原型となった、 の京都・広隆寺上宮王院像、 広隆寺像以外は坐像で、孝養太子像とはかなり像容が異なる。 平安時代にさかのぼる聖徳太子像は、 銘記にいう「真影」とは、どこにある、 保安二年の法隆寺聖霊院像、 治暦五年 いかなる彫像あるいは画像だったろうか。 (一〇六九) 平安時代後期とみられる兵庫・ 広隆寺上宮王院像は、手首先は後補 の奈良・法隆寺絵殿旧蔵 像 鶴林寺像 保安元 かりに彫

存像の いは、 装像が存したことは、 とり、 福寺と科長廟に参詣し、 するかどうかは不明であるが、 「十六御影」すなわち太子十六歳の肖像がいかなるものであったかは、 )詳細 太子御廟に現存する叡福寺聖霊殿現存の裸形着装の聖徳太子像が「十六御影」に相当する可能性がある。 足は素足で右足をわずかに踏み出す。 注目すべきは、嘉禄二年 は不明であるが、 [嘉元記] 御影堂で「十六御影」を奉礼したことが『民経記』にみえることである(33)。 石川知彦氏によれば(24)、 縫製の衣を装着する裸形着装像の範疇にはいる像らしい。 貞和四年(一三四八)正月十日条の記載からもうかがえる。 (一二二六) 像高一四四·六m、木造、 九月十八日に藤原経光が河内国太子御廟、 その概要は次のとおりである。 彩色、 これだけではうかがい知れ 植髪、 玉眼嵌入の像で、 左手に柄香炉、 中 すなわち現在の大阪 世の太子御 すなわち、「河内国太 ない 右手に 下衣を彫 廟 ・叡 現

想像をたくましくすれば、 鎌倉時代における孝養太子像の成立は次のような経過をへたものかと考えられ

置されるにいたり、 像が継承されてかどうかは確 安時代後期の太子信仰興隆のなかで造られた聖徳太子像のうち、 ような初期の孝養太子像だったのではないだろうか。 その像の着装のさままでもふくめ定型化して普通の木彫像として成立したのが、 その像は 証をもたない 「十六御影」つまり太子十六歳の肖像と称された。この像を太子の が、 ともあれやはり裸形着装の太子像が嘉禄二 上宮会像の銘記にみえる「真影」 裸形着装の特異な形式で造られた広隆寺上宮王院 の語には、 二年以前に太子御 天洲寺像や上宮会像 「真影」 広隆像や叡福寺 を伝える 平

衣

ハ取了、

御手足少々破損云々」というものである。「御衣ハ取了」の文言を裸形着装像の着衣を奪ったという意味に解すれば、

武家打入、坊中在家悉令||焼失||了、堂塔伽藍少々残之、御廟之内無||違乱| 、御影堂乱入シテ、御

このとき太子御廟で武家の狼藉を受けたのが現存の裸形着装の太子像であった可能性がある。石川氏は現在の両手

あるいはこの被害のあとの改変であるかもしれない

(右手に笏をとる孝養像があ

子御廟、

の形を当初とみているようだが、

増えるのは十四世紀であることは次章で説く)。

(4) (3) 2

袍

袈裟

(偏袒右肩に着け、

端が左の手元にいたる)・横被

袴

沓

沓

手がかりとして上宮会像の銘記の内容はきわめて重要である。 像のような裸形着装像のイメージをふくんでいるかもしれない(ミシ)。 なお実証 の段階ではないが、 こうした考察の

#### 五 形式と表現

作例を別表にまとめ(26)、 年代が判明している他の作例と形状や表現を比較しながら、上宮会像の特色を検討する。 0 詳細は次のとおりである。 前章でのべたように、上宮会聖徳太子像は鎌倉時代に成立した孝養太子像の一作例であるが、ここでは特に製作 着衣形式、 別表中の「着衣」「持物」「面貌」 持物のとり方、 面貌表現の三点に注目して分類し、 欄の番号・記号はこれらに対応する。 番号・記号化した。 鎌倉時代の孝養太子像 分類

#### 着衣形式

- (1) 袍 袈裟・ 横被 (右肩をおおわず、一端を左手にかける)・裙・ 沓
- 袍 袍 袈裟 袈裟 横被 (両肩を袒ぎ、 (右肩をおおうまたは少しはずす)・裙・ 一端が左の手元にいたる)・横被・袴
- 持物 のとり方

Α 両手で柄香炉をとる

В 左手は柄香炉を、右手は笏をとる

#### 【別表】鎌倉時代の孝養太子像

| 所蔵 |       | 製作年代   |      | 口际排外 |      |    |      | 像高    | <b>学士</b>  | ++: #/m        | 75. St |
|----|-------|--------|------|------|------|----|------|-------|------------|----------------|--------|
|    |       | 和暦     | 西曆   | 品質構造 |      |    | (cm) | 着衣    | 持物         | 面貌             |        |
| 大阪 | 大聖勝軍寺 | 鎌倉時代前期 |      | 木造   |      |    |      | 95.0  | 2          | A              | II     |
| 埼玉 | 天洲寺   | 寛元5    | 1247 | 木造   | 彩色   | 玉眼 |      | 140.9 | 1          | A              | I      |
| 奈良 | 元興寺   | 文永5    | 1268 | 木造   | 彩色・も | 切金 | 玉眼   | 119.7 | 1          | A              | II     |
| 東京 | 上宮会   | 文永7    | 1270 | 木造   | 彩色   | 玉眼 |      | 94.1  | 1          | A              | II     |
| 奈良 | 金峯山寺  | 文永 11  | 1274 | 木造   | 玉眼   |    |      | 159.7 | 2          | A              | I      |
| 大阪 | 道明寺   | 弘安9    | 1286 | 木造   | 彩色・  | 切金 | 玉眼   | 106.3 | 1          | A              | I      |
| 茨城 | 無量寺   | 正安3    | 1301 | 木造   | 彩色   | 玉眼 |      | 124.7 | 3          | A              | I      |
| 広島 | 浄土寺   | 乾元2    | 1303 | 木造   | 彩色   | 玉眼 |      | 94.9  | 1          | A              | I      |
| 山形 | 本山慈恩寺 | 正和3    | 1314 | 木造   | 彩色・  | 切金 | 玉眼   | 95.2  | (1) *1     | A              | I      |
| 石川 | 松岡寺   | 鎌倉時代後期 |      | 木造   | 彩色・も | 切金 | 玉眼   | 152.8 | 1          | A              | I      |
| 奈良 | 成福寺   |        |      | 木造   | 彩色・  | 切金 | 玉眼   | 84.2  | 2          | A              | II     |
| 茨城 | 善重寺   |        |      | 木造   | 彩色   | 玉眼 |      | 131.8 | 3          | В              | I      |
| 京都 | 佛光寺   | 元応2    | 1320 | 木造   | 彩色・  | 切金 | 玉眼   | 94.5  | 4          | В              | I      |
| 岩手 | 個人蔵   | 嘉暦2    | 1327 | 木造   | 彩色   |    |      | 100.0 | <b>%</b> 2 | (A) <b>%</b> 3 | II     |
| 福井 | 聖徳寺   | 嘉暦4    | 1329 | 木造   | 彩色   | 玉眼 |      | 132.5 | 3          | В              | II     |
| 愛知 | 聖徳寺   | 元弘3    | 1333 | 木造   | 彩色   | 玉眼 |      | 87.0  | 3          | (B) <b>%</b> 4 | I      |
| 山梨 | 仁勝寺   | 鎌倉時代後期 |      | 木造   | 彩色・  | 切金 | 玉眼   | 114.8 | 4          | В              | II     |
| 愛知 | 本證寺   |        |      | 木造   | 彩色   | 玉眼 |      | 133.5 | 3          | В              | I      |
| 福井 | 本覚寺   |        |      | 木造   | 彩色   | 玉眼 |      | 132.8 | 3          | (B) <b>%</b> 5 | I      |

<sup>※1</sup> 横被亡失

<sup>※2</sup> 横被を着けず、袈裟は左肩をおおい、右肩に少しかかる

<sup>※3</sup> 両手首先および持物亡失

<sup>※4·5</sup> 持物亡失

その作者を杉山二郎氏は慶派仏師康円の作と想定し(33)、

文永十一年の奈良・金峯山寺像もまた納入品中

に叡尊周辺の僧の名がみえるものの、

着衣形式②は他と異なる。

田邉三郎助氏は康円の次代慶秀の作と推定したが(3)、重

記にも叡尊周辺の僧の名がみえた。

面貌表現

I 目を吊り上げる

Ⅱ 目を吊り上げない

この形式では抜群に早い例である。この着衣形式の像は持物にも新しい形式を採用し、 Bの組み合わせの像は、真宗寺院に多く残り、特に「真俗二諦像」と呼ばれ、袈裟と柄香炉で仏法を、 は左手にとり、 あたりを境に着衣形式③または④に転換するようにみうけられる。正安三年(一三〇一)の茨城・無量寺像 着衣形式を概観すると、 右手に笏をとるようになる。 十四世紀の一○年代あたりまでは着衣形式は①②に限られているが、 無量寺像ではまだ持物の形式はAである。この着衣③または④と持物 Bの形式、 すなわち柄 笏で王法を 一三二〇年

象徴しているとされる(28)。

表で明らかなように、上宮会像は初期の作例に典型的な着衣①に持物Aという組み合わせである。

法弟子や関係者などの名がみえ、 有される基本的な形式であったものとみられる。元興寺像、 道明寺像(31)、 た文永五年 えられる慶禅作の寛元五年(一二四七) (一二六八)奈良・元興寺像⑶【図16】、院派仏師の作と推定されている弘安九年(一二八六)大阪 院派仏師院憲作の乾元二年(一三〇三)広島・浄土寺像(32)などがそうである。 叡尊教団の選択した孝養太子像の形式がそれであったと思われる。 埼玉・天洲寺像(空)【図15】をはじめ、 道明寺像、 浄土寺像の銘文には西大寺中興の祖叡尊 善派仏師の善春らによって製作され 仏師系統を超えて共 上宮会像の

慶派仏師と考

れなし

きな波状の衣文線も両者は共通する。 された衣文の深い彫りはよく似ており、そのつくりに立体感の差はあるものの、 衣文の構成や表現のうえで、ことに上宮会像と近似するのは、 元興寺像である。 横被や袈裟の縁にあらわされた大 右肩から腕にかかる衣にあらわ

最後に面貌表現であるが、

天洲寺像以降、

孝養太子像の多くは童子形でありながら眉をひそめた厳しい顔つきに

面貌は厳しさを強調しないことも共通する。この点でも上宮会像と元興寺像にことに密接な関係が認められるので の表現ともかかわりがあることが予想される)、同様の表現を適用されるものに鎌倉時代以後の文殊菩薩像などが つくられる。これは平安後期の法隆寺聖霊院聖徳太子像を踏襲するものともいえるが(そこには神像におけ 厳しい目つきが、聖徳太子の賢さの表象ともなったことがわかる。そうしたなかで、元興寺像と上宮会像

# 六 仏師尭慶について

ここでは同像の概要をのべたうえで尭慶について知られるところをまとめ、尭慶の系譜について考えておこう。 円成寺聖僧像(35)【図17-22】 上宮会聖徳太子像の作者尭慶には、他の現存作例として同じ文永七年(一二七〇)の奈良・円成寺聖僧像がある。 は法衣の上に覆肩衣·袈裟を着けて坐る老僧の姿で、像高八○・一 m (二尺六寸四分)、

忍辱山すなわち円成寺の食堂の安置像であること、以前からあった古像を像内に籠めたこと(®)、文永七年に巧匠 ヒノキ材寄木造り、 彩色、 玉眼嵌入の像である。像内体部背面に、造像記とみられる左記の墨書があり、

尭慶が造ったことなどが知られる。

忍辱山食堂安置像也 幸龍之造立時代不知之

于時文永七年兵六月十四日始新造之勧進静念

和尚 巧匠尭

英源大法師

殊像あるい 円成寺では開山虚滝和尚像とするものの、 は賓頭盧像であったとみられる。 銘記に食堂安置像であることを明記するところから、 種神経質な趣の独特の表情は上宮会像の昭和十二年  $\widehat{\phantom{a}}$ わ 九三七) ゆる僧形文

二像の銘記にみえる尭慶が同一人物であることをただちに首肯させる。

頭

体部を別

老僧の姿をやや誇張して明快にあらわした作風に、ややくだる時期、弘安三年(一二八〇)の奈良・西大寺 7の善

材から造る構造技法が円成寺・上宮会の二像に共通することも一応注意してよい。

前の

面

貌によく似ており、

春作興正菩薩坐像 <u>の</u> 派とみられる弁貫が文応元年(一二六〇)に造った奈良・弘願寺阿弥陀如来立像(※)などにも通ずるとこ (叡尊肖像)(ミッ)を思わせるものもあり、また顔の下半分が少し削げたような造形の特色は善円

次に仏像の像内納入文書をふくむ史料に知られる尭慶の足跡をみよう。

ろがある。

像の造立仏師九人のうち善慶・観慶・弁実・迎摂・尊慶・ が造った西大寺釈迦如来像(4)に類似する像容をもち、 百三十六点におよぶ像内納入文書がありながら作者を明示する資料を欠くものの、 正 嘉二年 (一二五八)に奈良・唐招提寺礼堂本尊として造立されたとみられる清凉寺式釈迦如来像(®) いわゆる善派系統の仏師の作とみられ、 盛舜の六人の名が確認されるが、 建長元年 善慶 (一二四九) 納入文書に西大寺 (善円) に善慶ら 0) 子善春 は

とともに尭慶の名もみえる(41)。

他の仏師名があることを勘案すれば、これが上宮会像や円成寺像の作者仏師尭慶

にあたる可能性は高いであろう。 文応元年の弘願寺阿弥陀如来像の作者弁貫と同人とみられるが、 ちなみに、 西大寺像の造立仏師の一人で唐招提寺像納入文書にも名がみえる弁実 先にもふれた弘願寺像の顔立ちと唐招提寺像

に参加したことの知られる「尭慶�������」が、 のそれが類似することも指摘されている(4)。 『弘安三年長谷寺建立秘記』により弘安三年に大仏師運実に従って大和長谷寺本尊十一面観音菩薩 尭慶にあたることはほぼまちがいないところであろう。 文永七 再 興

所等列名」の善春以下の仏師にみえる「慶賢房」も尭慶にあたるとみてよい。元興寺像と上宮会像とが同じ孝養太 『長谷寺建立秘記』 の称号に付された「境賢房」に注目すれば、 文永五年の元興寺聖徳太子像納入品 木 仏

僧綱位が記されていないので、その後、弘安三年までの間に法橋位をえたことになる。

像の再興記録 像記録に、 められる。 子像として同系統に属することも前述のとおりである。 尭慶は以上のように諸点において、鎌倉時代中・後期の奈良で活躍した善円 本来は建築工事に従事する木工技術者であった番匠の名があらわれるのは、 上宮会像の銘記には、「番匠」として、 (建保度・弘安度)、あるいは守門の金剛力士像の銘記のような巨像の場合を別とすれば、例が少なく、 三郎・七郎の二名の名が記されるが、 (善慶) 一派との深い 大和長谷寺本尊十一面観音 鎌倉時代以前 かかわ の仏像 りが認 の造

者か、 残りの二人は木師 くらいである。 上宮会像の銘記以外では建長元年 厨子の製作者かは不明であるが、仏師とともに番匠が銘記に名を連ねるのは善慶工房と尭慶工房に組織的 西大寺像の銘記には番匠五人の名が記され、うち三人は厨子の製作者であったことが明記されるが (仏師)・絵師 (一二四九) (絵仏師)とともに造像にかかわった。 に善慶以下の仏師が造立した西大寺釈迦如来立像の銘記が知られる 上宮会像の銘記の番 匠が造像の 直 一接関係

宿院仏所を形成したことが知られるが、上宮会像銘記の三郎・七郎の名はそのはるかな先蹤といえるかもしれない。 類似点があるゆえであろう。やがて室町時代の南都においては番匠集団のなかから造仏に進出する一派があら

の慶派の造像に、傍系仏師がふたたび合流した状況をしめすものともみられている。 師を糾合したものであることを想像させる。弘安三年の長谷寺本尊再興は、 など「慶」字をもつ名が知られ、もともとこの派が、慶派主流が京都に進出した後、奈良に残された派内の なお、尭慶の「慶」字をもつ名は素直に解すれば慶派仏師の系統の名であるが、善円一派には他にも観慶 正系とみられる運実・ 上宮会聖徳太子像はここにい 慶秀・ 湛 )傍流: 尊 仏

#### 注

たる間の事情を知る手がかりとしても貴重な資料ということができる。

1 山本勉「『弘安三年長谷寺建立秘記』にみる仏師群の動向について」(『美術史』 一一〇) 一九八一年三月。 一九八〇年十月の調査は山本勉・岡田健・渡辺誠士がおこなった

載されることがあった。左記はその一例で本像の原色写真を掲載し、 なお、上宮会像は本文中でもふれるが、かつて長く東京・青松寺に寄託されており、 解説を付している。 青松寺所蔵像として諸書に情報が掲

2 山本勉「聖徳太子像(上宮会)」(水野敬三郎ほか編『日本彫刻史基礎資料集成 伊藤延男・小林剛『中世寺院と鎌倉彫刻』(『原色日本の美術』 六) 一九六八年三月 鎌倉時代造像銘記篇一一所収)二〇一五 小学館

(3) 斎藤一暁『河瀬秀治先生伝』一九四一年四月 上宮教会。

年二月刊行予定

中央公論美術出版

- (5) 島田蕃根翁延寿会編『島田蕃根翁』一九〇八年四月。(4) 高木武三郎編『上宮教会八十年史』一九七七年十一月 上宮教会八十年史。
- $\widehat{6}$ 『東京朝日新聞』明治三十二年(一八九九)一月二十一日付の記事「島田蕃根翁」によれば、南無仏像は法隆寺伝来という。
- (7) 注3の『河瀬秀治先生伝』によれば頒布趣旨は左記のとおりである。
- 創立以来十有余年、 前 :略) 我が上宮教会は夙に太子の遺訓を奉じ、 今上天皇陛下の聖旨に基き、真文明の発展と国民道徳の涵養とを目的とし、 今回鋳造彫刻を以て盛名ある加納鉄哉氏も亦志を本会と一にし、 講義に演説に、或は書籍を発行し、或は雑誌を頒布し、 四恩報謝の大願を発し太子尊像一万軀を製し、 鋭意此の遺訓と聖旨との伝播を以て任とした

## 之を本会に寄贈せられたり。 (後略

- 8 その様子は『東京朝日新聞 十五周年記念誌である斎藤 暁編 大正十年(一九二一)四月二十三日付の記事「諸大臣も参列して聖徳太子御祭典」 『聖徳』(一九二二年四月 上宮教会出版部) に納められた口絵「千三百年祭記念写真 や創立
- によってうかがうことができる
- 9 『東京日日新聞』昭和十一年(一九三六)二月五日付記事!
- $\widehat{10}$ 付載史料四の『上宮教会所蔵聖徳太子孝養像修理報告書』による
- 11 Niels GUELBERG「講式データベース」(http://www.f.waseda.jp/guelberg/koshiki/datenb-j.htm、 一九九七年)。

清文堂出版

法蔵館

13 奈良国立文化財研究所編『西大寺叡尊伝記集成』一九五六年三月 大谷出版社 (一九七七年十月

棚橋利光編『四天王寺古文書』 一 一九九六年三月

 $\widehat{12}$ 

- 14 工藤圭章「不退寺の歴史」(『大和古寺大観』五「不退寺」所収)一九七八年三月 岩波書店
- $\widehat{15}$ 奥健夫氏による。文化庁所蔵(瑞景寺旧蔵)観音菩薩立像と一具であったという(『読売新聞』二〇一一年五月十七日付記事)。
- $\widehat{16}$ 水野敬三郎「五大明王像」 (注14の『大和古寺大観』五「不退寺」所収)。
- 17 注13の『西大寺叡尊伝記集成』所収
- $\widehat{18}$ 19 石田茂作『聖徳太子尊像聚成』一九七六年二月 『鎌倉遺文』二六、一九六七〇号。
- $\widehat{20}$ 菩薩像の納入願文「僧賢善願文」「僧行如願文」などがある。 例を挙げれば、弘安元年(一二七八)の神奈川・称名寺弥勒菩薩立像の納入願文「ゑんさい願文」や同三年の西大寺興正
- $\widehat{21}$ 水野敬三郎「聖徳太子像 (天洲寺)」(水野ほか編『日本彫刻史基礎資料集成』 鎌倉時代造像銘記篇六所収)二〇〇八年二
- 中央公論美術出版

 $\widehat{22}$ 

伊東史朗編

『調査報告

広隆寺上宮王院聖徳太子像』一九九七年一月

京都大学学術出版会。

令中御明給、

次令参御影堂給、

奉礼十六御影

後略

- $\widehat{23}$ 『民経記』嘉禄二年(一二二六)九月十八日条(図は判読不能抹消文字、 天晴、 如法為曙之程、 著浄衣、令参河内国太子御廟給、 (中略) □は解読困難文字)。 先参御墓◎奉礼、下州□日光奉遷奉礼、
- $\widehat{24}$ 石川知彦「叡福寺の仏教美術\_ (大阪市立美術館編『聖徳太子ゆかりの名宝-河内三太子:叡福寺・野中寺・ 大聖勝軍寺—』

年

年二月

中央公論美術出版

収)二〇〇八年四月 NHK大阪放送局・NHK プラネット近畿・読売新聞大阪本社

- $\widehat{25}$ に対するものと思われ、像の開眼供養は鎌倉苑寺で行われたらしいこともわかる。この場合の「聖徳太子真影」は法隆寺にあっ 匠を法隆寺に行かせ、 鎌倉当時にあって何らかの特別の由緒をもつものが「真影」であるとはいえそうである。 たというのだから聖霊院像であろうか。とすれば、十六歳とは別の年齢の「真影」 したという。 ただし 『関東往還記』 『西大寺勅諡興正菩薩行実年譜』弘長二年条に引く同年七月九日付けの叡尊の「上宮太子開光表白」はこの模像 「聖徳太子真影」を模し、形勢や彩色を違えずに造立したが、供養を遂げておらず、 弘長二年(一二六二)七月二十六日条によれば、 鎌倉幕府執権北条時頼は往年感じた夢想により巧 像もあったことになるかもしれないが、 叡尊に供養を依
- 26 主として注19の石田著書、 大阪市立美術館監修 『聖徳太子信仰の美術』(一九九六年一月 東方出版 による。 表のほ

かに

27 石田著書には元弘元年(一三三一)の愛知・太子寺像も挙げるが写真を収録していない。 山本勉「水海道・無量寺の正安三年銘聖徳太子像」(『MUSEUM』五八五)二〇〇三年八月。

津田徹英氏は、太子が笏をとる姿は、聖徳太子絵伝中、

日羅が

「救世観音大菩薩」と恭礼した十二歳時

これに対して、

- 像の史的展開をたどり詳細な検討をおこなったうえで、寛弘四年(一○○七)の『四天王寺御手印縁起』発現を契機に造像 太子の姿が投影されたもので、太子が観音菩薩の垂迹であることを表象しているとのべる。一方で、 原型になったと考え、 たとみられる四天王寺聖霊院の「聖霊像」と「童像」、そしてすでに成立していた勝鬘経講讚像が、その後の太子像のイメー 柄香炉を「童像」の、 笏を「聖霊像」に由来するものとしてとらえている。 藤岡穣氏は、
- の諸位相と統辞法(名古屋大学グローバルCOEプログラム「テクストの布置の解釈学的研究と教育」第四回国際研究集会 藤岡穣 所収) 二〇〇八年十二月 『聖徳太子像の成立─四天王寺聖霊院像を基点とする太子像の史的理解のために─」(『文学』一一ノ一)二○一○ 名古屋大学大学院文学研究科。

:田徹英「中世における聖なるかたちとしての童子形聖徳太子像とその機能」(阿部泰郎編著『日本における宗教テクスト

- 29 水野敬三郎 聖徳太子像 (天洲寺)」 (注 21 の 『日本彫刻史基礎資料 〔集成〕 鎌倉時代造像銘記篇六所収
- 30 西川杏太郎 「聖徳太子像(元興寺)」 「聖徳太子立像(孝養太子像)」(『大和古寺大観』三「元興寺極楽坊 |(水野敬三郎ほか編 『日本彫刻史基礎資料集成 所収) 鎌倉時代造像銘記篇一〇所収)二〇一 一九七七年六月 岩波書店

- 31 小林剛・杉山二郎「道明寺聖徳太子像―聖徳太子像研究の中―」(『文化史論叢』〔『奈良国立文化財研究所学報』八〕 九六〇年二月 吉川弘文館 (杉山『日本彫刻史研究法』 」所収 一九九一年六月 東京美術
- $\widehat{32}$ 31の杉山著書所収 杉山二郎「尾道浄土寺とその聖徳太子像―聖徳太子像研究のうち(五)―」(『大和文化研究』七ノ二)一九六二年月(注
- 33 杉山二郎「金峯山寺の聖徳太子像」(『MUSEUM』一二四)一九六一年七月(注31の杉山著書所収
- 34 一九八三年一月 集英社(『田邉三郎助彫刻史論集』所収 二〇〇一年五月 中央公論美術出版)。 田邉三郎助「鎌倉中期の奈良仏師―いわゆる善派を中心に―」(『西大寺と奈良の古寺』〔『日本古寺美術全集』六〕
- 35 円成寺聖僧像については、山本・小久保・神野が奥健夫・大澤慶子・瀬谷貴之の諸氏とともに二〇一三年八月二十三日に
- 実査した。詳細は左記に報告予定。

山本勉「聖僧像(円成寺)」(注2の『日本彫刻史基礎資料集成』鎌倉時代造像銘記篇一一所収)。

- 36 作とみられる。 銘記にいう「古像」も現存する。合掌する老相の僧形像で、像高四五·八㎝。ヒノキ材一木造り、彩色。平安時代後期の製
- 37 二〇〇一年十一月)。 田邉三郎助「興正菩薩坐像 (愛染堂)」(『奈良六大寺大観』 一四「西大寺」所収) 一九七三年五月 岩波書店 (補訂版
- 年二月 中央公論美術出版 奥健夫「阿弥陀如来像

(弘願寺)」(水野敬三郎ほか編

『日本彫刻史基礎資料集成

鎌倉時代造像銘記篇九所収)二〇一三

— 120 —

 $\widehat{38}$ 

- 39 奥健夫「釈迦如来像 (唐招提寺)」(注3の『日本彫刻史基礎資料集成』鎌倉時代造像銘記篇九所収
- $\widehat{40}$ 田邉三郎助「釈迦如来像 (西大寺)」(注21の『日本彫刻史基礎資料集成』鎌倉時代造像銘記篇六所収)。
- $\widehat{41}$ 鈴木喜博 注39の奥解説中、 「弘願寺阿弥陀如来像について」(増補吉野町史編集委員会編 納入品一として翻刻掲出する文書。三五頁九行目に尭慶の名がみえる 『増補吉野町史』 所収) 二〇〇四年三月

河瀬秀治「上宮太子御尊像伝来の御はなし」(『聖徳』 所収 九二二年四月 上宫教会出版部

太子の

### 上宮太子御尊像伝来 の御はな

は必ず 術学校に依頼 此 0 来歴に就 人より需めら たので此御祈願の御像を拝受したのであります。 所有に帰すれば太子の御尊像も定めし御満足に思召すならん、 を表示されて居りました。 小生等は翁を先輩として仰いで居りましたので、 が の鑑定と粗 【供養をして戴いたのであります。 私邸に太子 の室内は常に古本を以て充満せられ、 卮 他の に遇ひ 相当由 て何等の史料も持ち合されなかつたのであります。 御一 翁は 翁も小生が 三経学士と称して一生を太子の 御神徳と、 たまひて、 緒ある御場所に御安置、 れたもので頗る古いと云ふことと、 の御尊像を御二体所持せられて居りました。 同じく、 して損所に御修繕を加へ、 体は即ち此 代の鴻儒として、学●神儒仏に渉り、仏教外護の大居士で、誰知らぬ 其製作年代は平安末期より鎌倉初期 太子崇拝者たることは克く知られて居りました故、 蕃根 畏れ多くも薪炭同様に放棄せられ、 į, 御 一翁の厚き信仰とが妙合して、 祈願の御像であります。 つも其ニコヤカな顔を古書堆裏に埋めて居られたのであります。 なほ御尊像の古き御伝来につき故翁に尋ねたこともありましたが、 尊崇せられたものと存じますが、 蕃根翁の手を経て浅草伝法院に於て天台宗当時の大徳故奥田 殊に掃除 研究に委ねて居られた、 大和 譲受ました折御像に多少の御損じもありましたので、 屢々その私邸を訪問して種々な話を承はつたものであります。 なども充分ならざれば一 或時是非其内の御一 の国より出 其御一 遂に同翁の崇むるところとなりしものと推察するのであ の間ならんと云ふことに定まりました。 其後鑑定家諸氏の評定する処によりますれば 遂に世間に流出するに至り自 御二体の内何れにても貴意に任すべしと申されまし 体は世 たものであると云ふことの外には、 故島田蕃根翁が所持せられたところの 彼の維新当時行はれましたところ 間普通に南無仏の 非常に喜んで直ちに承諾せられ、 見して清貧洗ふが 体を譲与せられんことを懇請いたしま ものなき偉人でありました。 御 然商人等の手に 像と唱 如き古学者たるの 其頃翁は本郷 顧 それ られ 貴昭 ふに 早速 翁も或 以 0) 維 今泉雄 玉 て居る御 東京 前 貴下の 師 る商 Ш 0 開 美 同 面

像将来の事につきましては別項に小生の希望と所願とを掲げて置きましたから、 教会開設の始めよりその中心御本尊として毎年一回づ々は必ず、 禅師の御懇命を蒙りつ<ある身で御座いますから、 ります。不肖秀治不思議の御因縁により、此御尊像を奉ずることを得まして以来、歓喜胸に満ち、渇仰肝に銘じて、 であります。 のであります。 ありますから、 こ々に廿余年の間尊崇いたして来たのでありますが、彼の御開眼の御修法を受てより以後、 青松寺前住現永平寺貫首北野元峰禅師は特に聖徳太子信仰の篤き御方でもあり、且小生は以前より 爾来俗家に御安置することを憚りまして芝愛宕町青松寺に御安置を願ふことに致して今日に至つた 彼是の御因縁に依りましたのであります。而して此御像は上宮 御祭典を執行して来たのであります。 是非御一読あらんことを希ふ次第 神聖なる御霊像の事で なほ此御尊

大正十一年三月

河瀬秀治謹みて記す

### 付載史料二

今泉雄作「聖徳太子御像解説」 (『聖徳』 所収 九二二年四月 上宮教会出版部

聖徳太子御像解説

上宮教会奉ズル処ノ太子ノ尊像ハ稀世精巧ノ作ナリ。其形状ハ普通十六歳

特別会員 今泉雄作

ノ御像ト称スルモノニシテ、

即守

戦

末期、 ノ世ニ伝フル所ノ最モ古キハ、京都仁和寺ニ巨勢金岡ノ筆トシテ伝ハル画像アリ。 護世四天ヲ祈リ賜ヘル御尊像ナル可シ 鎌倉初期ノ時代ニシテ金岡ノ筆ニ非ハル論ナシ。 (尚一説孝養御像ノ称アリ)。 藤原ナレハ末期、 面シテ此柄香炉ヲ把ツテ礼拝シ玉フ御 先ツ鎌倉ト称ス可キモノニシテ、 其書像ヲ詳ラカニスルニ 藤 ソレヨ 凉 像

居夕

或ハ「末世

祖師ヲ売ル」

ノ類デ、

太子

ノ聖蹟ハ

カク保存サレタノデモアラウガ、

カウイフ次第デアリ

マ

ス

ル

力

ラ自

カシソ

祖

舗

徳

大且宏デナケレバ

サウハノ僧ハ知

売レヌ筈デアル。

何ニシテモ太子ハ偉イ、

太子

ノ御像トシテ世ニ伝ヘラレテ居ルモノ

ガ中々少クナイ。

ソノウチ二ハ造像芸術上カラ見テ実ニ優品トスベキモ

時代 ツテハ ヲ ナ リ古キモノヲ見ズ。 救 íν 制 形状ソレ ヲ ′作ナル 皃 セ 実ニ其 ル。  $\exists$ 相違セリ。 リ以前ナラザ 誰タル 此尊像モ精巧 ヲ称ス可 趣ニ叶 故二此 ヲ指定ス可カラザルモ、 フ。 つ。 キナリ。 円 実ニ不 無 領 ĺ 尊像モ仁和寺ノ 比 ノ衣 亦坐具ヲ画キシモ ノ作ト云フ可 第一椎髻 可思議ノ尊容ト拝シ奉 ラ下ニ着ケテ下衣ハ裙ニ似 『ノ結様、 画像ト侔シケレ 稀世 キモ、 ノ名工ノ作ニ係リ、 ノアリ、 時代 藤原末ノ天童ノ形状ニシテ初期ノ体ニ非 ル 、ナリ。 ・ 鎌倉ヨ 坐具ノ制モ古制ニ非ス。 バ其時代ヨリ以前ナラザ タリ、 1]  $\widehat{\Box}$ Ĺ 是レ己ニ太子闕棭 絵太子御 ル 其面貌 可 カラスト思考セリ。 ノ尊厳、 像参照 把リ賜 jν 慈悲 ノ御袍 ハ疑 ラ柄香炉モ已ニ古制 フ可カラスト 、眼光、 ナド ス。 然レド 袈裟、 事、 善ク末 モ其製 ノ裁法、 世二 ٠ ۲ ٥ 疎 此 古代 ナ 御 異 ル 像

此 御 像解説 ニモ 拘ハラズ、 / 斯界 ノ権威タル今泉翁氏ガ、 是レヲ御書キ下サレタ先生ノ労ニ対シテ厚く感謝スル次第デアリマス。 今回特ニ執筆セラレテ、 御寄稿下サレタモノデアル。 暁 オ孫様 ラ失

# 附 平子鐸嶺氏御像解説抄

我邦文明

ブー大恩人タル上宮太子ハ、

申スマデモナク非常ニカヲ仏教ノ興隆ニツクサ

レマシタノデ、

後ノ仏

者

太

荒 ガ、 タヲマタザル浮世ニアリテ、 子ヲ皇朝ノ大恩教主トシテ崇敬シテ居ル。 飛を極 斑 兎ニ角 鴻 グノ宮 メタト 往 時 廃址 イフコトデアルガ、 **戸盛大ニ少シモ劣リハ** ニ建テタ 太子ノ建立シ給 所謂夢殿モ今ニ 太子ノ ナイ。 御 ソ 蘭ハ 旧態 河内 ノ徳 ヘル法隆寺ハ、 ノ高 古来厳然ト ノ太子ノ御廟ヲ見 ヲ存シテ居 ク、 ソ 千古ノ面目ヲ失ハスニ現存シテ居 ・シテ、 ル。 ノ感化ノ深イノハ、実ニ不可思議ナルモ ソノ シ 目。 カモ 他大阪 申 叡 スモ畏イガ式微 福寺ト ノ天王寺ヲ見ヨ。 Ż フ堂塔 ノ世ニハ 伽藍デ 造 ル。 替 至尊 法師 コ ハ ノデ、 行 ヲ 再 陵墓サ 信 进 デ 盛衰 [繞シテ ガ天平 ナイ

ラヲ一括シテ何処ニドウイフモノガアツテ、 、モアル、 ラノベテ見ヨウト思フ。 服飾史上ノ参考ニ欠ク可カラザルモノモアル、 マタコレニヨツテ後世イカ様ナ風ニ太子信仰サレ、 ドウイフトコロガ貴重デアルカトイフコトヲ、 歴史上ノ確実ナ事実ヲ伝ヘルモノモアル。 ドンナニ牽強サレ 専ラ以上ノ三項 タカトイフコト 今コ、ニコレ ノ方

# 仁和寺所蔵太子十六歳画像 二就テ

ノ御像

普通守屋ヲ誅伐遊バシテ、

四天王寺ヲ難波ノ玉造ノ東岸ノ上へ

御造リナサレタ

少シハ分ル。

(以上緒言

其実ハ十 モノトサレテアル。 敏達天皇元年デ物部守屋トノ御合戦ハ用明天皇ノ二年デアルカラ、 炖 歳 ノ御 時、 太子ノ御生年ニ種々説 史実ハトニ角軍勝タバ寺ヲ創メムト誓ハセラレタト云フノハ名高イ伝説デアル、釈迦ニ提婆、 ノアルコトハ且ラク略スルトシテ、一 丁度御十六歳ニアタルコトニナッテ居 般ニ信仰上・ - デ定メラ テ・ 居• 誕•

子様ニハ大事ノオ年ト申スノデ、 天王寺ハホン 太子ニ守屋ト申位ノ守屋ガ誅ニ伏シ、 藍 ノ規摸ニナッタ時デアル。 ノ計画ダケガ其年二出来タノデ、 現今ノ大阪ノ四天王寺ガソレデ、大客ノ形ハ古ノ規摸ト申シテモヨイ。 ソコデ後世袈裟ヲ召シ、 四天王寺ガ建テラレタ時デアルカラ、 推古天皇ノ元年ニ四天王寺ヲ難波ノ荒陵ニ移ストアル 香炉ヲ擎ゲ給フ三宝頂礼ノ十六歳御像ガ出 仏家ノ眼カラ見レバ仏法ノ新紀 ノガ、 「来タ。 サテ仁和寺 事実 其実四 太

十六歳

画

像

巨勢金岡

ノ筆ト伝ヘラレテ居ル名画デ、

実ヲイヘバ

鎌倉時代中ノ天下無双ノ逸

品

デア

ル。

第

事ヲ割出シタモノカ分カランガ、 麗ナノデソ 形格好 綺麗 ニ線ヲ 二申 分ガナク、 レデ日 宋画 'n ク、 |本風 ノ法ヲ採用シテ、 御 .面相ハ ナノヲ称シテ、 線ガキノマクバリ、 細毫デ鎌倉特有 コノ御像ヲ金岡ト申 後ノ所謂鑑定家ハ巨勢派ト名ヅケテ居ル、 新機軸ヲ作ツタ芸術トモ申スベキモノデアラウ。 筆力ノ緩急ガ調子ガヨク、 ノ新シイヤリ方デ、 スノモ多分ソノ辺ノ人カラ出タノデ、 要スルニ平安式 ソレデ大体ノ地 馬鹿 ブル基語 マャシイ話デ何処カラソンナ 礎 ハ壮健ナ技 コンナ風 適 度ニ 所謂巨勢派中 日 (倆デ強イ目 線ガキ 本 ノ趣 好 ラ破 太イ

ノ傑物ト

詳

語細に

に連載い

たしました如く、

維新以後国民

一般の思想は専ら欧米先進の皮想的物質文明に酔ふて、

儒仏

国情

変の危機に際したるを以て

聖徳太

教化せんとするのにありました。

て涵養せられたる帝国固有の道徳的精神文明は無視せられたるの結果、

子

o)

遺訓と、

明治大帝が示し玉へる聖旨とを奉体し、

以て国民一般の思想を善導、

イフ点カラ命名シタノダラウ。 トニ角鎌倉時代ニコレ位 ノ傑作 ハ屈指ノモノデアル。

今泉翁ノ御説ヲ読ンデ更ニ之ヲ参考セラレタナラバ、 意義 層明カナルモノアルヲ思フテコ、ニ平子氏ノ説ヲ抄録スルコ

### 付載史料三

·ニシタノデアル。

一瀬秀治 「希望と所願」 (『聖徳 所収 九二二年四月 上宮教会出版部

希望と所願

上宫教会々長 河瀬秀治

# 太子御尊像の将来に就て

抑上宮教会開 に応じまして希望の大要を陳述して置きましたが、其大意を爰に再陳いたしまして御参考に供したいと存じます。 感じた一事であります。 問を蒙りまして腹蔵なき意見を申述べたのでありますが、 先般上宮教会には最も関係深き安藤嶺丸氏より、 でありますから、 設 の目的は、 此際将来に就ての希望をお尋ね下されましたのは真に嬉しく感ずる次第であります。 何となれば此御尊像御安置の事は小生年来の所願であつて昼夜忘るこことの 本誌の最初にも其大要は載せられてありますが、 太子御尊像の将来は如何にすべきか、 此事は小生に取りまして如何にも骨髄に徹して有り 其当時発行の機関雑 其希望を承りたしとの御 誌 御国 出来な 其折 の光」に 御尋 11 問 間 題 尋

至難なるとは素より覚悟の上ではございましたが、如此至難の時に際し所謂志大にして才短なる吾々が斯ることを 然るに世の中の大勢は益々欧化に傾き斯る事業の困難なると逆風に向つて船舶をやるが如き有様でありました。 企てました為め却つて之が成功を妨げしの憾もあります。 されど現下の我国民思想の潮流は愈々悪化して、 動もす 其

崇の思想を普及するとの愈々益々急なるを感ぜずには居られませぬ。 せん不徳不才の為め其希望の発端をも得ること能はずして身を退くに至つたのは実に恐懼に堪へない次第でありま の青松寺にお預りを願つて居るやうな次第であります。太子堂建立の事は小生年来の本願でございますが、 が、その志の大なるに比較べて、その成績の遅々として挙らないのは創立者たる私が不徳に致すところと慚愧に堪 れば国体の精華、 ない次第であります。 教育の淵源をも忘れんとするに至つて居ります。将に広く我会の趣旨を宣説すると共に、 随つて中心御本尊たる太子の御尊像をも御安置すべき堂宇の建立もできないで、 上宮教会も開設以来茲に二十六年になります 今なほぎ 太子尊 如何に

# 二 聖徳太子堂建立の事

本堂の地域は、東京府下の便利にして且清浄なる処に少くとも五百坪内外とし、堂宇は永久守護に堪へ得るは勿論

す。

聊か空中に楼閣を画くが如きことではありますが、

如くであります。

太子尊崇の旨趣は、 て該教会に限るにあらず。 会に之を負担せしむるものとし、 太子尊崇の念慮を起さしむるに必要なる荘厳と設備とを用意し、 はた文書伝道に、 合計五拾万円とす。而して本堂以外には、 今更申すまでもなく、 活動の摸範を示す所とす。(本文上宮教会とせしは従前の関係に依拠したるまでにして、 幸に前陳の経営を為し是が実行を為さるべ人ならんには、 国民信仰の根本道場たると同時に、 日本帝国中興の文明を開発せられ、 講堂及事務室の如きものを附設し、該所一切の事務は、 之は費用として金四十万円維持基金として金拾| 精神教養の発展根拠地として、 沢を万世に垂れ、 其誰たるを問はざるなり。 則を無窮に残した 演説に、 假に上宮教

御尋問に対し其希望の大要を略陳いたしましたところ左の

まひし聖徳太子の恩徳を報謝し、 其御精神を体得せんと為るのであります。 彼の十七の憲法は炳として百代を照ら

したまへり。

が先生、 早く本願太子堂の建立せられて此の御尊像が其御霊場に御本尊として御安置せらるヾに至らんことこそ、是れ秀治 国民思想の紛乱せる今日にありては急務中の急務ならんと存じます。况んやか<る御霊像の在します以上、一日も であります。 如此の御尊像にしあれば畏れ多くも上は帝室より下は庶民に至るまで、 、ば国祭として奉祀せらるべきものにして、一宗一派に於ける祭典の如きと同一視すべきものにあらずと信ずるの 世世、 此故に輦轂の下にありて上下貴賤の差別なく、平素任意に礼拝し得らるべき太子堂を建立することは 懇願の至情に堪へない一事であります。 国民一般の奉祀すべき、言を換へて之を言

慨の悲涙禁じ難きものがあります。今はたヾ仏天の御加護と十方賛助の御力とにすがり、 此所願をしてとく速に成

秀治不肖にして此願を果し得ずして老衰、病痾の身となり、

就せしめられんこと千祈万祷してやまぬ次第であります。(大正十一年三月起草秀治謹記

————(口絵及解説参照)——

### 付載史料四

多田瑞穂 『上宮教会所蔵聖徳太子孝養像修理報告書』(一九七二年九月)

「昭和(表紙

昭和四十七年秋

聖徳太子孝養像

上宮教会所蔵

— 127 —

日ならずして隔世の身となり果つべきかと思へば、

### 修理報告書

釈慈影瑞穂担当」

(十頁にわたり、各頁にキャビネ判写真各一葉を貼る。二○一三年現在、

一葉亡失。)

(像内体部正面墨書臨書【図23】)

(像内体部背面墨書臨書 図 24 )

像内後頸部墨書、 昭和十二年修理記 図 25 )

唐紙製専用箋墨書修理銘

昭和拾壱年、東京・芝

之際、尊像之御顔・手足 青松寺内陣(本堂)出火

各部之衣紋・並柄香炉等

黒燻焼失・不見前御姿

依嘱応需修理之・

依此完成

昭和拾弐年九月吉祥日

佐崎霞村 印

識之」

(「法量及修理箇所概説略図」【図26】)

(同前

図 27 )

— 128 —

(裏面

昭

和四十七年十一月吉祥日

発願主

上宮教会

上宮教会

(「創造当初部分 (胴体部分) 木寄構造略図」 図 28 )

昭和12修理 一時新補部分」 図 29

(頭部構造図 正面・背面 図 30 )

同 両側 置 図31

昭和12修理 時新補柄香炉」【図32】

沓

図 33 )

同上 昭和12年修 平面図、 理 |の時新調せる台座上部| 【図34】) 正面図、

側面図 図 35 )

今回修理銘板 銘文写し (墨書) (「今回修理銘板

銘文写し」【図36】)

(表面

修理: 銘

の聖徳太子の孝養像は、 胎内墨書銘に

此

記しある如く、文永七年の作也。

然るに昭和

干一 年

炭粉落下するまてに至る依ってここに願を発して再

東京芝青松寺中に於て火災の難に遭い尊容 大いに破損せり。ここに於て佐崎霞村氏に依頼して

復元大修理を行いたるも、 剝離し、炭化せし表面に盛り上げし塗料は処々剥落 其後時を経て接着部は

度修理せしむ

願以功徳平等施

切同発菩提心往生安楽国。」

理事 会 長 長 清水谷恭順 高木武三郎

— 129 —

修理者

彫刻家

釈慈影瑞

# (以下本文を翻刻する。)

## **」** フージ 智沙

胴体部に就い

受けて居る。そして別図に示してある様に頭首部の内前半部及両腕とそれに掛る服の袖及袈裟の部分等の様に前 方に突出した様な部分は、 大きく縦に四つ割りに作り両腕とそれに掛る上代風の服の袖及袈裟の部分を継ぎ足してあるとその様に考えて頂 (前携の図を参照し乍ら見て頂き度い)その内昭和十一年の火災の時には像の前面が殊に非道く損害を 昭和十二年の修理の時に新補(木材を以つて)している事を考えて見ると殊に損傷甚

大にして塗料の盛り上げに依つて修理する能はざる程であつた為にであつた事と思う。

従つて像の後半面はそれ程には火災の損傷を受けていない。勿論全面に火にあぶられた痕跡を残しているし前半

部との接着部に近い程損傷は大きく深くなつている。

けての袈裟の部分は殆んど全面に塗料に亀裂が出来ていた。 のうすい所などに穴のあいたりして下層の炭化層から炭粉が落ちて来たのである。 は出来る限り落す事のない様に塗料の盛り上げに依る修理を行つたものと思考する。その為に塗料盛り上げの層 こそげ落してしまつては損傷はもつと非道く原型からます~~遠くなつてしまう結果になつてしまう故に佐崎氏 像の表面の殆んどは火焔にあぶられ前半部の大部分は相当深くまで炭化している。しかし、その炭化した部分を 又前面の腹部から足の方へか

服の一部に色彩したらしいあとを残している。

今回はそれ等を剝げるだけ取除いて補修した。

使用主材はカシウ漆下地二号とした。

顔面、

両手、

柄香炉及上代

頭首部に就

ĺλ

0) 此 である。 頭首部は そこで詳細に各部分に就いて考察検討して見よう。 此像の最初からのものなのか、 将又後世何時の日にか補修したものなのか、 前掲の頭首部の図を参考にして頂く事とする。 大変に其判断に苦しむも

(1) 両 側 図 面 「のAの部分は、 から 矧いだ 「みづら」 ·即ち「みづら」の中央を上下に通ずる面を矧ぎ面として顔面部の方は、火災に会つて居ない の部分も火災に会つていない。

に火災の難に合つて ②これにひきかえ、 図示B即ち後頭部分は「みづら」を除いて図示の如き後頭両斜面の矧ぎ足し部分までも完全 W る事を明示する様にそれ等の表面部は程度の差こそあれ完全に炭化している。

て B ③Aの方は点線で示した様に顔面の内側だけ彫り取つてあるが、 即ち後 頭部 の方の 頸部 の内刳りはなされている。 そして図示の 頸部の内刳りがなされていない、 如くAの方の頸部内 面 0 至 ·面に昭和 これに引 — 131 —

理 0 時 の佐崎霞村氏の修理 銘 (和紙に墨書、 前掲) を二枚の板に挟んで張り付けてある。

【図37】に示す如く頭首部の底面は昭和十二年の修理の時に鋸にて一つの面にて切りつめてある。

(4)

)挿図

て、 んで、 此頭首部 現在 後頭 0) 0 の底面が、 部 頭 省部 の頸の毛生え際までもぐり込んでしまうであろう。 の底 胴体の内部に頭首部を支える段にまでおりたとすれば、 面 が 胴体内の首を支える段にまで落ち込まない為に、 理屈はそうだが実際には他の部分がひつかかつ 大体正常な位置を保持してい 頭首は胴体の中にもつと深く落ち込

⑤ 後 |頭部即ちBの方の )頸部 の内刳り面を見てみると、 創造当初のものと思はれる筆跡の梵文字が記されてい

勿論 Α 0) 方には な

6 顮 面 の ?全体の 彫刻の 八具合 いが、 かなり力強い 所もあるけれど、 同 !時に少々生硬な感じもあるし、 頸 線 0 り等

は少 クタ甘 W のである。

⑦ 以

上の様な点を考え合はせて見るとAとBとは相当な年代差がある筈であるが、

只単に見た目だけの事で、

科

実際に

首だけどこかえ消えてしまう事は大いにあり得る。兎に角何れにしても顔面部の方は昭和十一年の火難の際非 殊に差込み首になつている像は永い間にその接着部の「ニカワ」が切れてしまうと、 である

は言えない。

学的な検査の結果ではないが、

そして後頭部の内刳りのやり方が胴体の内刳りのやり方とは違ふ点等も考え合はせて後頭部の方は創建当初のも な損傷を受けた為に新らたに作りかえたものと断じて差支えないと判断出来る。

これ等靴に就いても頭首部に就いて述べたる如く、図示せし如く左右の靴先の部分は昭和十二年の修理の い時に新

然し他の部分は火難に会つているが、然し矢張創建当初のものとは認めがたい。

その

左右の靴について

のではなくもつと後のものの様に思えるのである。

補したものである。

深くわない。 ば江戸中期頃から以後に補修されたと見たいのである。その部分の火難の程度はあまり非道くはなく炭化もそう 最大なるものは使用してある木材が、当初のものとその古るさが違う。 そして下面は全く火を受けていない。これは即ち火難の影響が少なかつた事を示している。 従つて後頭部分と同じ頃、 許されるなら

鎌倉時代の作でさえあれば良い作品だと単純にきめられるものではないけれども胴体後面のあまり非道く損傷を

柄香炉及台座は勿論昭和十二年の修理の時に新らしく作られたものである。

のか、 受けていない部分から推測してかなり上出来だつたと思はれる、然し前述の如く火災に依る損傷甚大にして、 補部分がこう多くては以前 運命とでも言うか、 大変に気の毒な事であり惜しみてもあまりありと思つている。 の創建当初の面影は全く知る事不可能である。 誠に此像の背負つている業とでも言う

尚接着剤は「ボンドCH18」を使用した。

事があつてはならないと考えるものである。 会自体でお祭りしなくてはならないであろう。今までの様にどの様な理由があるにしても他にあづけて置く様な る丈大切にして弱いものを極力に守る様な態度で扱つて貰い度いと念願する次第である。 保強をした様なものでどうしても何かが強く当たれば盛り上げの部分に穴があいてしまふ事になる。 部落してしまふ事は出来ないし結局はその上に盛り上げを行なはなければならない為に土台の弱い所にセメント 特にこの像は前述の通り前半身は殊に火災に依る損害は大きく全く全面炭化している為にその炭化した部分を全 それ故に出来る丈は教 従つて出

この像に就いて歴史的な流転について今後調査する必要があるがその為の手掛りとして一応の問題提起をして置

き度い。

本像は度々述べ来つた様に昭和十一年の火災に依つて甚大なる損害を受け、元の姿を見ることは不可能な状 何とかしてこの書籍を捜して元の姿を確実に把握すべきであると思う。 態であるが、書名不詳ではあるが或美術本に明治末年に写真がのせられた事があるとの事実を聞き及ぶので 大修理を行ふ方が良いと考える。 出来れば、それに基いてより元像に

本尊の胎内銘を基にして、そも~~此像の作られた(1)不退寺が何処の寺で今も続いているかどうか、 故島田蕃根 入手したとの事であるから、 :翁の此像を入手された時の状態つまり言い伝えに依ると或六部が背負つて歩いていたのを乞うて その時既にその不退寺なるものが明治の廃仏毀釈の際に廃寺になつたりしては

W ない

(2) (1)〕に関連して此像の大勧進沙門了敏なる僧侶及銘文の筆者沙門隆意なる僧侶その方面からも調査は出来は

しな v,

(3) 此 像の作者 大仏師尭慶なる仏像作家その方面からも調査は出来ないか。

尚これは只単に小生の愚考に過ぎないが銘文の書き方から見てこの像の置かれた不退寺は真言宗系ではない

か。

伝来の

河瀬秀治先生伝」と言う書籍に依ると

同先生が故島田蕃根翁より受継がれた此像を上宮教会に奉納せられし時の願書と手紙の文章即ち

聖徳皇太子尊像奉納願書

聖徳皇太子尊像 壱体

但普通御十六歳 ジ御 像又ハ御祈願 ノ御像トモ言フ

ハ故島田蕃根翁ヨリ拙者へ伝来ノ尊像ニ有之候処、今回更メテ教会へ奉納仕候間御受納被下度候也

副 申文書 右

謹啓 尊体の動静に関しては一切教会にて御取扱仕候へ共其所有者としては系統上元蕃根翁より拙者に授与せられ候 ものに有之然るに拙生より正式に右尊像を教会に奉納仕候事実際上無之候間其点動もすれば其所有者の の義は故島田蕃根翁の所有にして同翁より拙生に授与せられ拙者は是れを上宮教会の中 秋冷之候各位益《御安康奉恐賀候 陳者従前上宮教会之御本尊として尊崇致し来り候 心御本尊として奉供 聖徳皇太子尊像 ソ関係に

於て誤解を生ずるの恐れ有之殊に拙者の老齢前途も遠からず旁<今回更めて該尊像奉納の実を表明し候教会に

右

|の段々今回

付記

ては其伝来の系統を詳にし永久教会の所有する尊像として益、信仰の誠意を尽くし御保存被致候得者御 本尊 0)

名実を完全可仕別紙奉納願書を奉呈し謹而願意を陳上仕候

大正十年十月

H

一宮教会御 中

追 而 「聖徳」と題名する貴会発行 1の雑誌に

詳• 記せらるゝを以て其繁雑を避け爰には詳記不仕候也・・・・

と記載されている故にこの大正十年四月発行の

に調査して其結果を像と共に保存される事を殊に希望する次第である。

「聖徳」なる雑誌を捜して

此像の伝来に就

i V

て出来る限

り詳

細

尚 此事は教会の幹部の方々皆御承知の事実なるも此像の修理に関する事なので 此所に明記して置

四

昭

和十

霞村氏ノ名技ニ依リ昭和十二年九月二十五日ソノ修 ラ完成セリ 一年二月四日午前七時四十分青松寺本堂内部炎上シ河瀬翁寄附聖徳太子尊像モソ

理

昭

|修理に当り其所感を述べ又記録すべき事を述べて後の世に伝え有力なる資料となす

「和四十七年十一月吉祥

修 運 担当者 釈慈影

二〇一三年五月二十七日の上宮会聖徳太子像の調査参加者は左記のとおりである。

山本勉 (清泉女子大学文学部文化史学科教授)、 小久保芙美 (清泉女子大学大学院修士課程思想文化専攻修了、

ノ災禍を蒙リシモ佐

大学院科目等履修生)、神野祐太(清泉女子大学大学院研究生)、伊波知秋(清泉女子大学大学院修士課程思想文化

専攻)、石田友里、田中真美、山本愛子、青山萌香(以上清泉女子大学文学部文化史学科**)**。

のご高配をたまわった。しるして深甚の謝意を表する。 調査および本稿作成にあたっては、社会福祉法人上宮会、とりわけ同会本部事務局総務部次長石橋幸子氏に格段



図1 聖徳太子像 東京・上宮会 全身正面



図3 同前 全身右側面



図2 同前 全身左側面

## 東京・上宮会所蔵聖徳太子孝養像考



図5 同前 全身右斜側面



図4 同前 全身背面



図6 同前 像底

## 東京・上宮会所蔵聖徳太子孝養像考



図7 同前 銘記 像内胸部



図8 同前 銘記 像内上背部



図9 同前 銘記 像内腹部以下

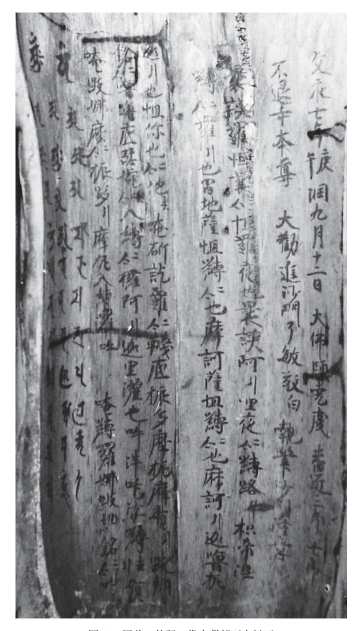


図10 同前 銘記 像内背部下方以下



図11 同前 納入品



図12 同前 修理以前① (『聖徳』 1922年4月 上宮教会出版部)



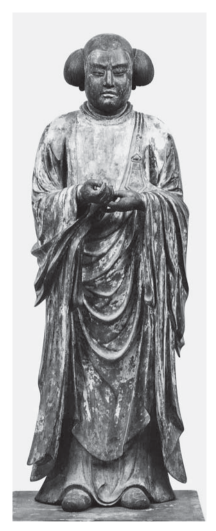
図13 同前 修理以前②(石田茂作『聖徳太子全集』5 1943年7月 龍吟社)



図14 同前 修理以前③(『上宮教会八十年史』 1977年11月 上宮教会)



図16 聖徳太子像 奈良・元興寺 正面 図15 聖徳太子像 埼玉・天洲寺 正面



東京・上宮会所蔵聖徳太子孝養像考

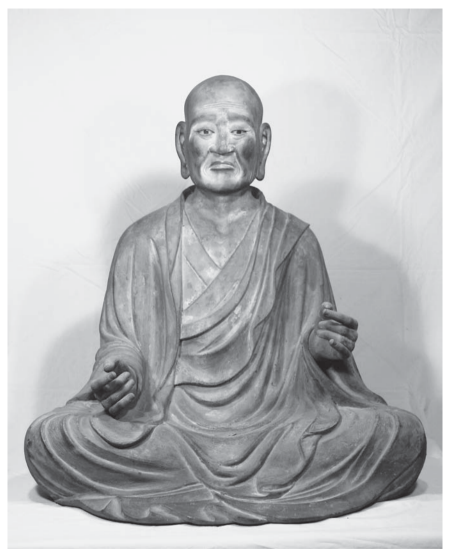


図17 聖僧像 奈良・円成寺 全身正面

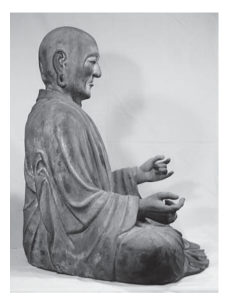


図19 同前 全身右側面



図18 同前 全身左側面



図21 同前 全身背面



図20 同前 全身左斜側面

東京・上宮会所蔵聖徳太子孝養像考

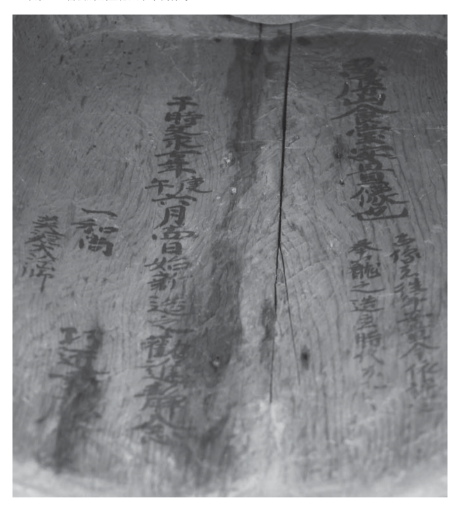


図22 同前 銘記





図23 付載史料四 像内体部正面墨書臨書

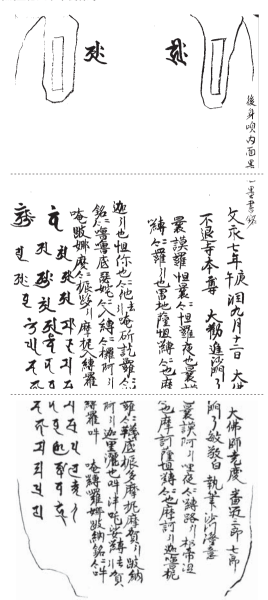


図24 同前 像内体部背面墨書臨書



図25 同前 像内頸部墨書・昭和十二年修理記

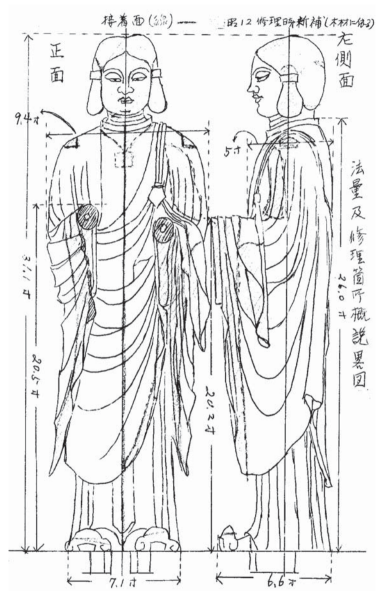


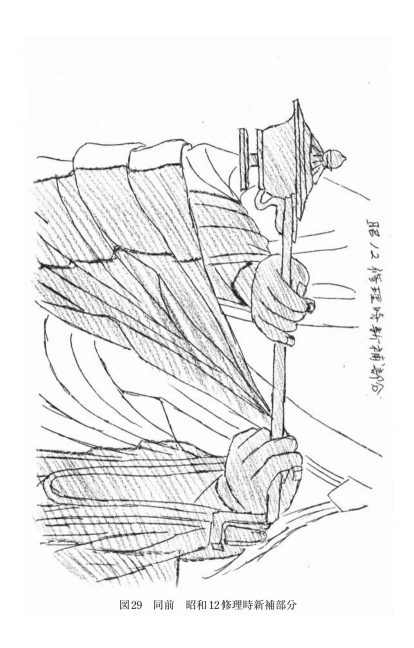
図26 同前 法量及修理箇所概説略図



— 156 —



図28 同前 創造当初部分(胴体部分)木寄構造略図



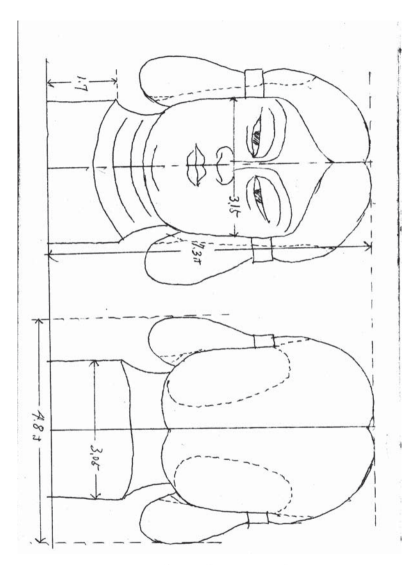
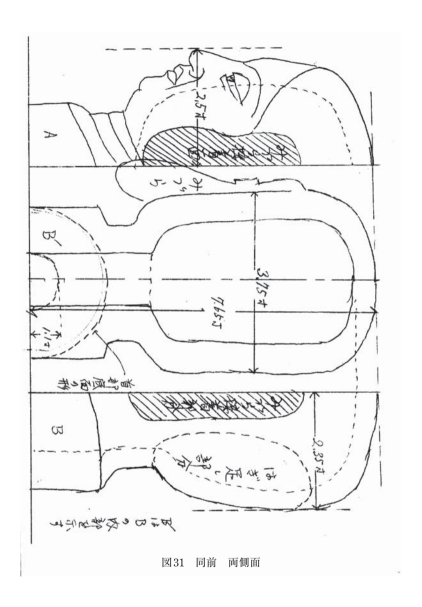


図30 同前 頭部構造図 正面・背面



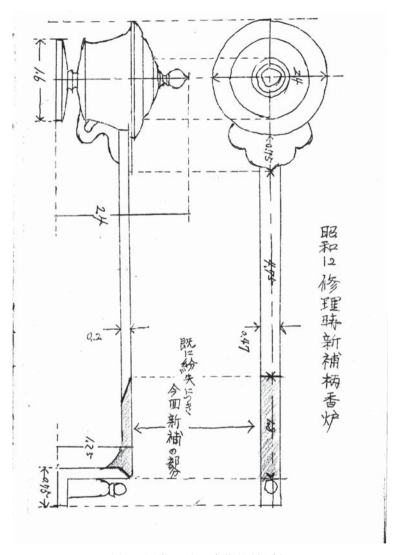


図32 同前 昭和12年修理時柄香炉

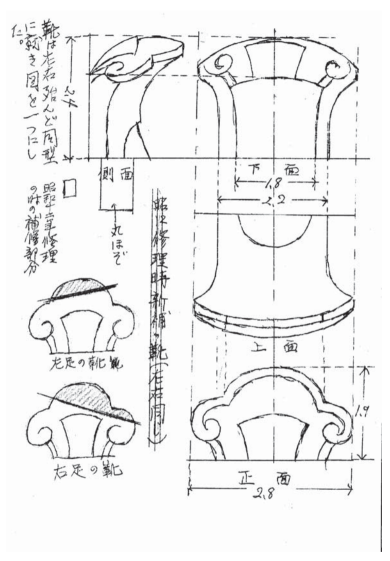


図33 同前 沓

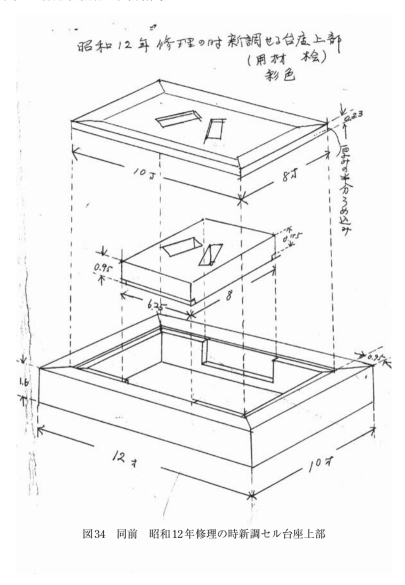
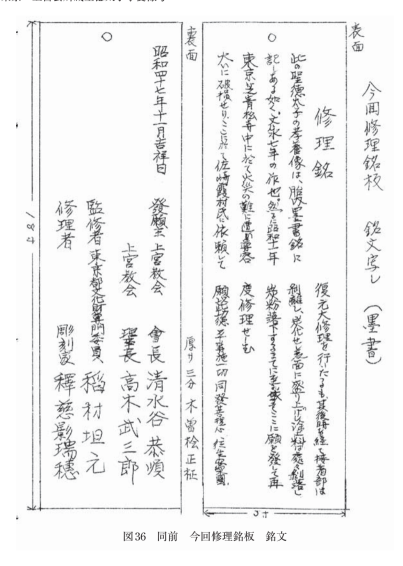




図35 同前 平面図、正面図、側面図



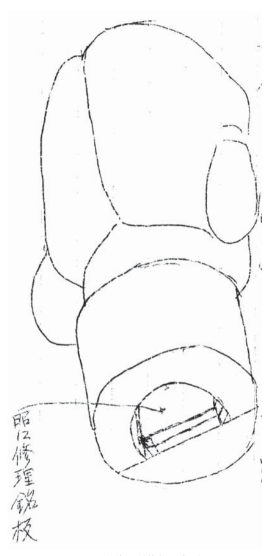


図37 同前 頭首部の底面

## Consideration of the Statue of Shotoku Taishi in Kyoyo Taishi Style Owned by the Jyogu Hospital Social Welfare Group, Tokyo

## YAMAMOTO Tsutomu / KOKUBO Fumi / JINNO Yuta / INAMI Chiaki

**Abstract** The statue of Shotoku Taishi owned by the Jyogu Hospital Social Welfare Group (Jyogu Kai), Arakawa-ku, Tokyo is a standard work in the late Kamakura Period, known to be created by Busshi (sculptor of Buddhist statues) Gyokei in 1270 from the inscription in the statue. This paper reports an outline of an investigation conducted as a part of a seminar in "Art History Seminar III", a course offered by the Department of Cultural History, Graduate School in May, 2013, in three chapters; "History", "Outline of the Statue", and "Inscription and Items inside the Statue" and discusses its meaning in Japanese sculpture history and peripheral issues in three chapters; "Position in Creation of Shotoku Taishi Statues", "Style and Expression", and "Busshi Gyokei". This statue is valuable as an example of the early stage of statues of Kyoyo Taishi (considered to be a style of praying, being concerned about the condition of his father), which is one of typical styles of statues of Shotoku Taishi. According to the inscription, this statue was made for Futai-ji temple (this temple is likely to be Futai-ji still located in Nara city) and is clearly described as an image at 16 years old, and the suggestion of presence of a statue used as a model of the style attracts attention. The statue has many points in common regarding style and expression with the statue of Shotoku Taishi made by Zenshun in Gango-ji temple in Nara, and it was found out that Gyokei had a close relationship with the Zen-pa School Busshi who were active in Nara in the middle to late Kamakura period also in terms of other achievements. Materials relating to the history of this statue in the modern period and after are attached to the end of the paper.

Key words: statue of Shotoku Taishi, Kyoyo Taishi style, Gyokei