JURNAL ISLAM & Masyarakat Kontemporari Jil. 1, 2008, 59-69

# Salik dan Majdhub dari Perspektif Ilmu Tasawuf

Abdul Manam Mohamad

#### ABSTRACT

Salik in the term used by Sufiyyah to refer to certain meanings. There are two types of salik, general salik and specific salik. General salik refers to a Muslim who practices the Islamic teaching, while specific salik refers to a Muslim who uses the sufi way to get closer to Allah and to obtain makrifah through riyadah and mujahadah and later on through maqamat and spiritual experience. Majdhub refers to a Muslim who gets makrifah without going through riyadah and mujahadah but solely receiving the blessing from Allah. The existence of these two types of Muslim is acknowledged in tasawuf.

#### Pendahuluan

Terdapat banyak istilah yang digunakan oleh para ulama tasawuf dalam karyakarya mereka bagi menjelaskan maksud tertentu. Antara istilah-istilah itu ada yang tidak difahami dengan betul oleh pembaca sebagaimana kehendak pengarang atau disalahfahami oleh mereka, lalu membuat tuduhan yang melulu terhadap ilmu tasawuf. Antara istilah tersebut ialah istilah salik dan majdhub. Tulisan ini akan menjelaskan secara lebih terperinci mengenai istilah salik dan majdhub ini dengan merujuk kepada keterangan dan juga pendapat para ulama tasawuf tentang perkara ini dalam karya-karya mereka.

# Konsep Salik

Perkataan salik dari sudut bahasa mengandungi makna memasuki, melalui, memasukkan, tersusun dan menyediakan atau menjadikan (Ibrahim Unais, t.th: 445). Dari sudut istilah tasawuf pula, perkataan salik ini menunjukkan kepada satu pengertian yang lebih khusus iaitu orang yang menjalani jalan maknawi. Salik dengan pengertian khusus ini pula terbahagi kepada dua iaitu salik umum dan salik khusus.

#### Salik Umum

Salik umum bermaksud mukmin (orang yang beriman) yang menjalani jalan agama dengan melaksanakan apa yang disuruh oleh Allah dan meninggalkan apa yang dilarang untuk mencapai keredaan-Nya dan seterusnya mendapat ganjaran di akhirat. Setiap mukmin itu sama ada disedari atau tidak, sebenarnya sedang berjalan pada jalan agama Allah secara maknawi menuju kepada keredaan-Nya. Pada dasarnya, jalan agama Allah itu satu sahaja iaitu Islam seperti yang dinyatakan oleh Allah dalam firman-Nya:

Maksudnya:

Dan (katakanlah wahai Muhammad) sesungguhnya ini (Islam) adalah jalanku, jalan yang lurus, maka hendaklah kamu mengikutinya dan janganlah kamu mengikuti jalan-jalan yang lain (agama-agama lain).....

(al-An'am: 153)

Namun realitinya, terdapat perbezaan pada corak perjalanan di antara seorang mukmin dengan seorang mukmin yang lain dalam menjalani jalan agama Allah yang luas ini. Ini telah diisyaratkan oleh Allah dalam firman-Nya:

Maksudnya:

Katakanlah (wahai Muhammad), setiap orang adalah beramal menurut jalan (shakilah) masing-masing.

(al-Isra': 84)

Perkataan shakilah dalam ayat ini menurut al-Alusi dalam karya tafsir beliau, Ruh al-Ma'ani bermaksud tariqah atau madhhab yang bererti jalan atau aliran (al-Alusi, t.th.: Juz. 15, 149-150). Pendapat yang sama juga telah dikemukakan oleh al-Barusawi dalam karya tafsir beliau. Ruh al-Bayan, di mana beliau menyatakan bahawa perkataan shakilah ini bermaksud tariqah yang bererti jalan atau aliran (al-Barusawi, t.th.: Jil. 5, Juz. 15, 199). Oleh itu, ayat ini menjelaskan bahawa setiap orang beramal menurut jalan masingmasing atau menjalani jalan yang tersendiri sesuai dengan keadaan dan kecenderungan dirinya. Berdasarkan kepada perkara inilah sebahagian ulama tasawuf menyebut bahawa banyaknya jalan menuju kepada mengenal Allah dan mencapai keredaan-Nya adalah seumpama bilangan nafas makhluk.

## Salik Khusus

Salik khusus bermaksud orang yang menjalani jalan kerohanian secara khusus dalam usaha membersihkan dan mendekatkan diri kepada Allah menerusi

peningkatan pada maqamat dan merasai berbagai ahwal dalam perjalanan kerohaniannya itu. Penjelasan mengenai salik khusus ini dapat dilihat dengan lebih jelas dan terperinci lagi pada huraian yang telah diberikan oleh para ulama tasawuf dalam karya-karya mereka, antaranya ialah al-Jurjani dalam karya beliau at-Ta'rifat. Mengenai istilah salik ini, al-Jurjani mendefinisikannya sebagai orang yang berjalan menempuh dan merentasi maqamat menerusi pengalaman kerohanian (hal) bukannya menerusi ilmu (yang zahir) dan tasawur (gambaran, bayangan atau khayalan akal) apabila ilmu pengetahuan yang diperolehi adalah secara penglihatan matahati ('ain) yang berupaya menolak kedatangan keraguan yang boleh menyesatkan (al-Jurjani, 1983: 116).

Definisi yang diberikan oleh al-Jurjani ini hampir sama dengan definisi yang diberikan oleh Sheikh Muhy ad-Din ibn Arabi dalam karya beliau, Kitab Istilah al-Sufiyyah. Menurut beliau, salik ialah orang yang berjalan merentasi maqamat menerusi pengalaman kerohanian (hal) bukan menerusi ilmu (yang zahir) dan ilmu makrifah yang diperolehi adalah secara penglihatan matahati ('ain) (Ibn Arabi, 1983: 2).

Walau bagaimanapun, Ibn Arabi didapati memberikan keterangan yang lebih jelas dan terperinci lagi tentang salik ini dengan cara menghubungkannya dengan suluk. Mengenai suluk beliau menjelaskan bahawa ia adalah perpindahan maknawi daripada satu peringkat ibadah (perhambaan diri kepada Allah) ke satu peringkat ibadah yang lain dan perpindahan amalan zahir dari satu amalan yang disyariatkan ke satu amalan lain untuk mendekatkan diri kepada Allah dengan melakukan (apa yang diperintahkan) dan meninggalkan (apa yang dilarang) dan perpindahan pengetahuan daripada satu maqam ke satu maqam yang lain, daripada satu nama (Allah) ke satu nama yang lain, daripada satu tajalli ke satu tajalli yang lain dan daripada satu peringkat nafsu ke satu peringkat nafsu yang lain, dan orang yang berpindah itu ialah salik (Ibn Arabi, t.th.: Jil. 2, 380-381).

Daripada keterangan Ibn Arabi ini jelas menunjukkan bahawa salik khusus ialah orang yang menjalani jalan agama Allah secara khusus. Salik bukan sahaja menjalani jalan agama yang bersifat zahir tetapi juga menjalani jalan agama yang bersifat batin iaitu mengalami perubahan, perpindahan dan peningkatan daripada satu maqam ke satu maqam yang lebih tinggi pada amalan zahir dan ahwal batin. Seluruh perjalanan salik tersebut dinamakan suluk.

Sheikh Muhammad Nafis al-Banjari juga tidak ketinggalan dalam memberikan definisi salik ini. Salik menurut beliau ialah orang yang bersungguhsungguh bermujahadah berbuat ibadah kepada Allah dengan melakukan riadah (latihan kejiwaan) dan mujahadah (menentang kemahuan nafsu) serta mengamalkan wirid yang dijazahkan atau diajarkan kepadanya oleh sheikhnya tanpa mencacatkan atau mengurangi serta menyalahi apa yang disuruh oleh sheikhnya itu sama ada ia berbentuk ibadah atau lainnya (al-Banjari, t.th.: 8).

Jika dibandingkan pandangan al-Banjari ini dengan pandangan Ibn Arabi, ternyata ia mempunyai ciri persamaan iaitu kedua-duanya menjelaskan bahawa perjalanan salik khusus itu merangkumi perjalanan zahir dan batin. Walau bagaimanapun, pandangan al-Banjari kelihatan lebih jelas sedikit berbanding pandangan Ibn Arabi apabila beliau menyebut tentang kepimpinan sheikh terhadap salik iaitu salik khusus ialah orang mukmin yang dipimpin oleh sheikh murshid dalam perjalanannya menuju kepada Allah, zahir dan batin.

Melihat kepada penjelasan Imam al-Ghazali pula, ternyata beliau tidak memberikan definisi salik secara langsung. Walau bagaimanapun, beliau ada membayangkan maksud salik ketika beliau menjelaskan tentang konsep suluk. Menurut beliau, suluk itu ialah mendidik perangai (akhlak), amalan dan makrifah (al-Ghazali, t.th: 16). Oleh kerana salik ialah orang yang menempuh atau menjalani suluk maka boleh dikatakan salik pada pandangan al-Ghazali ialah orang yang mendidik atau memperbaiki akhlak, amalan dan juga makrifah.

Oleh kerana salik ialah orang yang menjalani suluk sebagaimana yang telah dinyatakan, maka boleh dikatakan salik menurut Imam Ahmad al-Ghazali ialah orang yang berusaha membebaskan diri daripada adat kebiasaan, menghentikan akal daripada fungsi-fungsinya (idrakat), menghapuskan kelazatan yang dirasai oleh roh, sentiasa menumpukan perhatian (tawajjuh) kepada Allah, menempuh maqamat dan seterusnya meningkat ke martabat-martabat isyarat iaitu martabat malakut (martabat af'al atau perbuatan Allah), jabarut (martabat sifat Allah) dan lahut (martabat zat Allah).

Daripada penjelasan kedua-dua tokoh tasawuf ini iaitu al-Ghazali dan adik kandung beliau iaitu Ahmad al-Ghazali, jelas menunjukkan bahawa kedua-duanya lebih menekankan atau memberikan tumpuan kepada aspek pembersihan diri (tahdhib/tazkiyah an-nafs) yang mana dengan melakukan tazkiyah an-nafs tersebut, seseorang itu akan mencapai peningkatan zahir dan batin.

Daripada definisi-definisi yang telah diterangkan dapat dibuat beberapa kesimpulan iaitu:

Pertama, salik khusus memerlukan pimpinan, pengajaran (ta'lim), didikan atau asuhan (tarbiyah) serta peningkatan kerohanian (tarqiyah) daripada sheikh murshid.

Kedua, salik khusus dikehendaki melakukan mujahadah (perjuangan kemahuan hawa nafsu), riadah (latihan kerohanian), zikrullah dan muraqabah (menumpukan seluruh perhatian kepada Allah).

Ketiga, salik akan mengalami peningkatan kerohanian daripada satu tahap ke satu tahap yang lebih tinggi, daripada satu maqam ke satu maqam yang lebih tinggi dan daripada satu hal ke satu hal yang lebih tinggi.

Keempat, salik khusus mempunyai matlamat tertentu iaitu mencapai makrifatullah secara penglihatan matahati (basirah), rasaan rohani dan dapatan batin (dhawq dan wujdan).

Berdasarkan fakta yang telah dijelaskan juga, dapat dibuat kesimpulan bahawa terdapat perbezaan yang jelas di antara salik umum dengan salik khusus iaitu:

Pertama, salik umum tidak memerlukan pimpinan sheikh murshid yang berperanan mendidik dan meningkatkan kerohanian dirinya manakala salik khusus memerlukan pimpinan sheikh murshid tersebut dalam meningkatkan kerohanian dirinya.

Kedua, salik umum tidak terikat dengan berbagai maqamat dan ahwal kerohanian manakala salik khusus sangat terikat dengan maqamat dan ahwal tersebut.

Ketiga, perjalanan kerohanian salik khusus ternyata lebih jelas, sistematis, terarah dan terpimpin dalam usaha mencapai matlamat perjalanannya iaitu menjadi seorang sufi (orang yang bersih zahir dan batin) atau seorang wasil (orang yang sampai kepada hakikat Allah), berbanding salik umum.

Keempat, salik khusus berasal dari salik umum tetapi salik umum tidak akan menjadi salik khusus selagi dia tidak menjalani latihan kerohanian di bawah bimbingan dan pimpinan sheikh murshid yang memimpin perjalanan zahir dan batinnya.

# Beberapa Istilah Lain yang Sama Maksud dengan Salik

Penelitian terhadap karya-karya dan juga risalah-risalah yang ditulis oleh para ulama tasawwuf, mendapati bahawa mereka ada menggunakan beberapa perkataan atau istilah lain yang serupa atau hampir sama maksudnya, dengan istilah salik. Perkataan tersebut ialah murid, talib, qasid, sa'ir, musafir, muhajir dan mujahid.

Murid bermaksud orang yang mempunyai kemahuan (iradah). Iradah, menurut Imam al-Qushairi bermaksud kebangkitan atau kesedaran hati kuat ke arah mencari atau menuntut al-Haq (Allah) s.w.t. (al-Qushairi, t.th: 202). Oleh itu, murid ialah orang yang mempunyai kemahuan atau mendapat kesedaran hati yang kuat untuk mencari keredaan Allah dan mencapai makrifat terhadap-Nya.

Talib bermaksud orang bersungguh-sungguh menuntut atau mencari Allah iaitu berusaha mencapai makrifat terhadap-Nya.

Qasid bermaksud orang yang mempunyai qasad iaitu kemahuan dan niat yang benar yang diikuti dengan usaha yang gigih ke arah mencapai niat atau kemahuannya itu iaitu mendapat makrifatullah (al-Hafni, t.th.: 207).

Sa'ir bermaksud orang yang berjalan rohaninya menuju kepada Allah dengan meninggalkan, membuang atau melupakan makhluk iaitu sesuatu yang lain daripada Allah (al-Hafni, t.th.: 136).

Musafir bermaksud orang yang mengembara dengan fikirannya dalam melintasi atau menyeberangi ruangan ma'qulat (perkara-perkara yang tergambar dalam fikiran) dan i'tibarat (perkara-perkara maknawi yang hanya dapat difahami) di mana dia meningkat daripada kedudukan yang paling rendah (makhluk) menuju kepada kedudukan yang paling tinggi (penciptanya) (al-Hafni, t.th.: 242).

Muhajir bermaksud orang yang melakukan hijrah. Hijrah yang dimaksudkan di sini ialah hijrah kubra (hijrah rohani atau batin) dengan meninggalkan sifat atau kebiasaan nafsu (awaid/ma'lufat) yang keji (Ibn Ajibah, 1983: 452).

Manakala *mujahid* pula bermaksud orang yang melakukan jihad atau mujahadah. Jihad yang dimaksudkan di sini ialah *jihad akbar* iaitu perjuangan menentang kemahuan hawa nafsu (yang bersifat kebendaan) bagi melepaskan atau membebaskan rohaninya daripada belenggu syahwat dan kemahuannya itu (Ibn Ajibah, 1983: 452).

Berdasarkan keterangan seperti yang telah dinyatakan, istilah-istilah tersebut ternyata menjelaskan tentang orang yang menjalani jalan kerohanian iaitu salik, cuma ia menyentuh sudut-sudut yang berbeza. Perkataan murid menjelaskan tentang salik dari sudut kemahuannya yang kuat untuk menempuh jalan Allah yang penuh dengan halangan-halangan di mana tanpa kemahuan ini seseorang salik tidak akan mampu menghadapinya. Perkataan talib pula menjelaskan tentang salik dari sudut tuntutan atau pencariannya iaitu untuk mencapai makrifatullah dan juga kesungguhan dalam pencarian tersebut. Tanpa kesungguhan seseorang itu tidak akan dapat melalui atau menempuh jalan yang boleh menyampaikan kepada tuntutan tersebut. Perkataan qasid pula menjelaskan tentang salik dari sudut tujuan dan niat yang benar yang disertai dengan usaha yang gigih bagi mencapai hasrat, di mana tanpa niat yang benar dan usaha yang gigih, dia tidak akan mampu meneruskan perjalanan itu.

Perkataan sa'ir dan musafir pula menjelaskan tentang salik dari sudut perjalanan rohani menuju kepada Allah dengan melintasi dan meningkat daripada tingkatan yang paling rendah iaitu makhluk menuju kepada tingkatan yang paling tinggi iaitu martabat ketuhanan. Perkataan muhajir pula menjelaskan

tentang salik dari sudut penghijrahan, perpindahan atau perubahan yang berlaku iaitu daripada sifat yang hina kepada sifat yang lebih mulia dan sebagainya. Dengan melakukan penghijrahan, dia akan mencapai kebersihan diri (safa') dan seterusnya menerima kurniaan makrifah daripada Allah secara mushahadah atau penglihatan matahati. Perkataan mujahid pula menjelaskan tentang salik dari sudut perjuangan menentang kemahuan hawa nafsu bagi membebaskan diri daripada ikatan sifat-sifat bashariyyah yang keji yang menjadi hijab bagi rohani salik. Tanpa menghapuskan hijab ini, salik tidak akan mencapai makrifah secara mushahadah.

# Konsep Majdhub

Dalam hubungan dengan istilah salik, ulama tasawuf juga ada menggunakan satu istilah lain yang mempunyai kaitan rapat dengannya iaitu majdhub. Perkataan majdhub berasal daripada kata kerja jadhaba yang daripada segi bahasa menunjukkan kepada beberapa pengertian antaranya menghulurkan, menukar tempat, menghirup, menghentikan penyusuan dan sebagainya (Ibrahim Unais, t.th.: 132).

Majdhub menurut istilah tasawuf pula bermaksud orang mukmin yang terus dikurniakan jadhbah oleh Allah walaupun mukmin tersebut tidak menjalani suluk dan tidak melakukan mujahadah dan riadah seperti yang terdapat dalam amalan tasawuf. Untuk melihat dengan lebih jelas lagi pengertian majdhub pada istilah tasawuf, maka perlu diteliti pandangan beberapa orang tokoh ulama tasawuf tentang perkara ini. Antara ulama yang memberikan penjelasan tentang majdhub ialah Sheikh at-Tahanuwi.

At-Tahanuwi didapati tidak memberikan definisi majdhub secara langsung namun beliau ada membayangkan tentang makna majdhub ketika beliau menjelaskan tentang konsep jadhbah. Menurut beliau jadhbah itu ialah tarikan Allah (secara mengejut) akan hamba ke hadrat-Nya (at-Tahanuwi, 1963: jil. 2; 268). Oleh kerana majdhub itu ialah orang yang mendapat jadhbah maka boleh dikatakan majdhub menurut beliau ialah orang yang ditarik pandangan atau penyaksian rohaninya oleh Allah kepada memandang hadrat-Nya iaitu sama ada hadrat af'al, asma' sifat atau zat.

Begitu juga Sheikh Ibn Ajibah, beliau tidak memberikan definisi majdhub ini secara langsung, sebaliknya beliau hanya menjelaskan tentang jadhbah yang menurut beliau ialah tertariknya roh secara mengejut daripada menyaksikan makhluk kepada menyaksikan pencipta makhluk (Ibn Ajibah, 1983: 426). Oleh kerana majdhub itu ialah orang yang mendapat jadhbah maka boleh dikatakan majdhub pada pandangan beliau ialah orang yang ditarik pandangan dan tumpuan rohnya secara mengejut atau tiba-tiba daripada menyaksikan makhluk kepada menyaksikan penciptanya. Apabila dibandingkan pendapat at-Tahanuwi dengan pendapat Ibn Ajibah, ternyata ianya hampir sama sahaja di mana

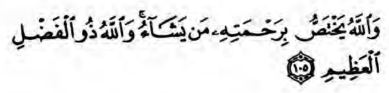
kedua-dua tokoh ini menjelaskan tentang majdhub daripada sudut mendapat kurniaan jadhbah dan makrifah daripada Allah secara kejutan atau tiba-tiba sahaja.

Selain daripada at-Tahanuwi dan Ibn Ajibah, Sheikh Muhammad Nafis al-Banjari adalah antara tokoh tasawuf yang juga ada menjelaskan tentang majdhub. Menurut beliau, majdhub ialah orang yang diambil (ditarik) oleh Allah dengan terkejut (tiba-tiba) serta diberi pengetahuan mengenal zat Allah, sifat-Nya, asma'-Nya dan perbuatan-Nya tanpa mengerjakan ibadah (secara mujahadah), tanpa talqin (pengajaran) dari gurunya (sheikh) dan tanpa ijazah (kebenaran atau keizinan) dari sheikh (al-Banjari, t.th.: 8). Dari keterangan al-Banjari ini jelas menunjukkan bahawa majdhub itu ialah orang yang dikurniakan jadhbah dan makrifah oleh Allah tanpa melakukan mujahadah dan tanpa pengajaran serta pimpinan daripada seorang sheikh.

Antara tokoh lain yang memberikan penjelasan tentang majdhub ini ialah Imam al-Sahrawardi. Menurut beliau, majdhub itu ialah orang yang Allah kejutkannya dengan tanda-tanda keyakinan dan Dia (Allah) mengangkat daripada hatinya hijab (yang menutupi hatinya) sedangkan dia tidak dilalukan menerusi jalan mu'amalah (mujahadah) (al-Sahrawardi, 1983: 88).

Apabila dibandingkan pendapat al-Sahrawardi dan al-Banjari dengan pendapat at-Tahanuwi dan Ibn Ajibah, ternyata pendapat mereka hampir serupa sahaja. Walau bagaimanapun, pandangan al-Sahrawardi dan al-Banjari lebih jelas kerana kedua-duanya ada menyebut tentang kurniaan jadhbah tanpa melalui mujahadah dan juga tanpa pengajaran serta pimpinan sheikh.

Berdasarkan definisi-definisi yang telah dinyatakan, boleh dibuat kesimpulan bahawa majdhub itu ialah orang yang dipilih oleh Allah dengan mengurniakan kepadanya jadhbah dan makrifah secara tiba-tiba sahaja tanpa melakukan riadah, mujahadah dan zikrullah secara konsisten dan sistematik dan juga tanpa mendapat ta'lim, tarbiyah dan tarqiyah daripada sheikh. Allah telah mengisyaratkan tentang majdhub ini dalam al-Quran sebagaimana firman-Nya:



Maksudnya:

Dan Allah mengkhususkan rahmat-Nya kepada sesiapa yang dikehendaki-Nya dan Allahlah yang memiliki kurniaan yang besar.

(al-Baqarah: 105)

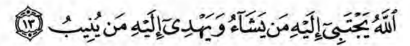
Kewujudan golongan majdhub di kalangan orang mukmin diakui kebenarannya, namun bilangan mereka tidak ramai. Ulama tasawuf menjelaskan bahawa golongan majdhub jarang ditemui seperti juga jarangnya ditemui orang yang menjadi kaya disebabkan mendapat harta karun. Orang kaya kerana dapat harta karun memang ada tetapi tidak ramai bilangan mereka. Menurut perkaedahan ilmu tasawuf dan tarekat, hakikat dan makrifah yang diperolehi secara laduni (tanpa belajar) oleh golongan majdhub ini, hanyalah untuk diri mereka sahaja dan mereka tidak sesuai mengajarkannya kepada orang lain.

## Kesimpulan

Daripada penjelasan yang telah diberikan, dapat dibuat kesimpulan bahawa istilah salik seperti yang digunakan oleh para ulama tasawuf adalah merujuk kepada pengertian perjalanan kerohanian seseorang menuju kepada Allah. Ia bukan bermaksud perjalanan fizikal yang terikat dengan masa dan tempat seperti yang dapat difahami dari pengertian bahasanya. Ia adalah perjalanan maknawi menempuh maqamat dan ahwal menuju kepada makrifatullah. Dengan kata lain, ia merupakan proses peningkatan tahap kebersihan jiwa dalam usaha pembersihan diri (tazkiyat an-nafs) untuk mencapai qurbah (kedekatan) dengan Allah serta mendapat keredaan-Nya. Perjalanan maknawi ini tidak boleh dinafikan kewujudannya kerana ia boleh dirujuk kepada dalil-dalil al-Quran dan hadith di samping ia telah diperkatakan oleh tokoh-tokoh ulama tasawuf yang diakui keahliannya dalam bidang tersebut.

Manakala istilah majdhub pula seperti yang diguna pakai oleh para ulama tasawuf adalah merujuk kepada pengertian orang yang mendapat kurniaan makrifah tanpa usaha yang bersungguh-sungguh dengan melakukan mujahadah dan riadah kerohanian yang khusus seperti yang dianjurkan oleh ulama tasawuf. Golongan majdhub mendapat semua itu semata-mata kurniaan dan pilihan khusus daripada Allah s.w.t. dan realitinya kewujudan golongan seperti ini tidak ramai.

Kewujudan golongan salik dan majdhub seperti yang diperkatakan oleh ulama tasawuf dapat ditemui isyaratnya dalam banyak ayat al-Quran, antaranya ialah firman Allah s.w.t. yang bermaksud:



Maksudnya:

Dan Allah memilih (ijtiba') ke jalan-Nya sesiapa yang dikehendaki-Nya dan Dia memberi hidayat ke jalan-Nya akan orang yang kembali (kepada-Nya).

(al-Syura: 13)

Allah memilih ke jalan-Nya sesiapa yang Dia kehendaki adalah mengisyaratkan kepada golongan majdhub, manakala Dia memberi hidayat ke jalan-Nya akan orang yang kembali kepada-Nya adalah mengisyaratkan kepada golongan salik.

## Rujukan

Al-Alusi, Mahmud, t.th. Ruh al-Ma'ani fi Tafsir al-Quran al-Azim, Beirut: Dar al Fikr.

Al-Banjari, Muhammad Nafis, t.th. al-Durr an-Nafis, Pulau Pinang: Maktabah wa Matba'ah al-Ma'arif.

Al-Barusawi, Isma'il Haqqi, t.th. Tafsir Ruh al-Bayan, Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Hafni, Abd al-Mun'im, t.th. Mu'jam Mustalahat al-Sufiyyah, Beirut: Dar al-Masirah.

Al-Ghazali, Ahmad ibn Muhammad, 1988, Sirr al-Asrar fi Kashf al-Anwar (Eds.) Abd al-Hamid Salih Hamdan, Qahirah: Dar al-Misriyyah al-Lubnaniyyah.

Al-Ghazali, Muhammad ibn Muhammad ibn Muhammad, t.th. Rawdah at-Talibin wa Umdah al-Salikin, (dalam Majmu'ah Rasail al-Imam al-Ghazali), Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.

Al-Hakim, Su'ad, (t.th.). al-Mu'jam al-Sufi, Dandrah: t.p.

Ibn Ajibah Ahmad ibn Muhammad, 1983, *Iqaz al-Himam*, Qahirah: Sharikah Maktabah wa Matba'ah Mustafa al-Babi al-Halabi wa Awladihi.

Ibn Arabi, Muhy ad-Din Muhammad ibn Ali, t.th. al-Futuhat al-Makkiyyah, Bayrut: Dar al-Sadir.

Ibn Arabi, Muhy ad-Din, Muhammad ibn Ali, 1983/1367, Kitab Istilah al-Sufiyyah (dalam Rasa'il Ibn Arabi), T.tp: Matba'ah Jami'iyyah Dairah al-Ma'arif al-Uthmaniyyah.

Al-Jurjani, Ali ibn Muhammad, 1983, at-Ta'rifat, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.

Muslim, Muslim ibn al-Hajjaj, t.th. Sahih Muslim, Qahirah: Dar Ihya' al-Kutub al-Arabiyyah.

Al-Qushairi, Abd al-Karim, t.th. al-Risalah al-Qushairiyyah (Eds.) Ma'ruf Zariq dan Ali Abd al-Hamid. Beirut: Dar al-Jail.

Al-Sahrawardi, Abd al-Qahir ibn Abdillah, 1983, Awarif al-Ma'arif, Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi.

At-Tahanuwi, Muhammad Ali al-Faruqi, 1963, Kashf Istilahat al-Funun, (Eds.) Dr. Lutfi Abd al-Badi', dan Dr. Abd an-Na'im Muhammad Hussein, Qahirah: al-Muassasah al-Misriyyah al-Ammah li al-Ta'lif wa al-Tarjumah wa at-Tab'ah wal an-Nashr.

Unais, Ibrahim, Muntasir, Abd al-Halim, al-Sawalihi, Atiyyah dan Ahmad, Muhammad Khalafullah, t.th. al-Mu'jam al-Wasit. t.p.

ABDUL MANAM MOHAMAD, Ph.D. Jabatan Usuluddin Fakulti Pengajian Kontemporari Islam Universiti Darul Iman Malaysia Kampus KUSZA, Gong Badak 21300 Kuala Terengganu, MALAYSIA. Emel: abdulmanam@udm.edu.my.