

# **Anabases**

Traditions et réceptions de l'Antiquité

30 | 2019 Varia

# La notion mythique d'Åλήθεια [REG, 1960, p. 27-35]

# **Marcel Detienne**



# Édition électronique

URL: http://journals.openedition.org/anabases/10052

DOI: 10.4000/anabases.10052

ISSN: 2256-9421

# Éditeur

E.R.A.S.M.E.

# Édition imprimée

Date de publication : 21 octobre 2019

Pagination: 185-193 ISSN: 1774-4296

# Référence électronique

Marcel Detienne, « La notion mythique d'Aλήθεια [REG, 1960, p. 27-35] », Anabases [En ligne], 30 | 2019, mis en ligne le 21 octobre 2019, consulté le 19 janvier 2021. URL: http://journals.openedition.org/anabases/10052; DOI: https://doi.org/10.4000/

anabases.10052

© Anabases



Traditions et Réceptions de l'Antiquité

N°30 2019

Le sanctuaire de Gournay-sur-Aronde Le pindarisme et l'archéologie musicale Hélène en Égypte Perpétuer Ovide aux xive-xviiie siècles Il classico si fa pop Relire Marcel Detienne Freud à Pompéi

# Traditions et Réceptions de l'Antiquité Revue de l'équipe de recherche E.R.A.S.M.E. Université Toulouse-Jean Jaurès (UT2J)

Anabases dispose d'un Comité de lecture international. Chaque article envoyé à la rédaction est soumis, une fois anonymisé, à l'expertise de deux spécialistes qui rendent un rapport écrit. Les deux rapports anonymisés sont transmis à l'auteur qui tient compte des observations en vue de la publication.

#### Comité scientifique

Germaine Aujac (université Toulouse-Jean Jaurès : histoire de la géographie et des sciences antiques)

Florence Bouchet (université Toulouse-Jean Jaurès : littérature médiévale)

Hinnerk Bruhns (cnrs : histoire économique et sociale ancienne et contemporaine)

Paulo Butti de Lima (université de Bari: historiographie et réception de l'Antiquité)

Luciano Canfora (université de Bari : littérature et histoire anciennes, historiographie)

Giovanna Ceserani (Stanford University: histoire intellectuelle et historiographie de la tradition classique)

Temístocles Cezar (université de Porto Alegre : historiographie moderne)

Serafina Cuomo (University of London, Birkbeck College: histoire des mathématiques et des sciences)

Paul Demont (université de Paris Sorbonne : philologie grecque et héritage classique)

Marie-Laurence Desclos (université de Grenoble II : philosophie de l'Antiquité)

Olivier Devillers (université de Bordeaux 3 – Michel-de-Montaigne : littérature et historiographie latines)

Andrea Giardina (Istituto italiano di scienze umane : histoire du monde romain et de ses réceptions)

Ève Gran-Aymerich (AIBL : histoire de l'archéologie et des transferts culturels)

François Hartog (EHESS: historiographie ancienne et moderne)

Geneviève Hoffmann (université de Picardie : histoire des mondes grecs)

Christian Jacob (CNRS/EHESS: histoire comparée et épistémologie des savoirs)

Suzanne Marchand (Louisiana State University: histoire du classicisme et de l'orientalisme)

Wilfried Nippel (Humboldt Universität Berlin : histoire et historiographie de l'Antiquité)

Sylvie Pittia (université de Paris I-Panthéon Sorbonne : histoire et historiographie du monde romain)

Stéphane Ratti (université de Franche-Comté – Besançon : philologie et héritage latin)

#### Comité de Rédaction

Clément Bertau-Courbières, Corinne Bonnet, Laurent Bricault, Clément Bur, Adeline Grand-Clément, Anne-Hélène Klinger-Dollé, Véronique Krings, Thibaud Lanfranchi, Pascal Payen, Grégory Reimond, Sarah Rey, Catherine Valenti, Noémie Villacèque

ÉDITEUR RESPONSABLE

Clément Bur

ÉDITRICE ADJOINTE

Catherine Valenti

Sites web

http://plh.univ-tlse2.fr

Revues.org: http://anabases.revues.org

Abonnement et vente au numéro

Éditions De Boccard - 4, rue de Lanneau - 75005 Paris

info@deboccard.com - www.deboccard.com

Tél.: 0033/(0)143260037 - Fax: 0033/(0)143548583

Traditions et Réceptions de l'Antiquité

N° 30

2019

E.R.A.S.M.E.

Université Toulouse - Jean Jaurès

# Sommaire

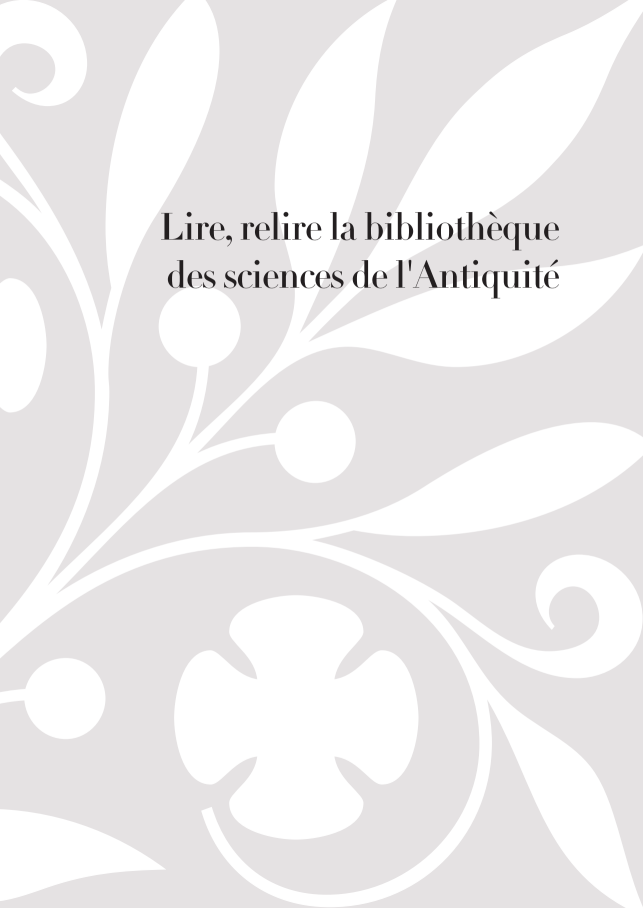
N°30 - 2019

| Historiographie et identités culturelles                                                                                                                             |                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| Carole Quatrelivre<br>Le sanctuaire gaulois de Gournay-sur-Aronde (Oise).<br>Retour sur une découverte exceptionnelle des années 1970                                | II             |
| Traditions du patrimoine antique                                                                                                                                     |                |
| Christophe Corbier  Le pindarisme et l'archéologie musicale : style, valeur et authenticité de la première Pythique à l'époque moderne                               | 33             |
| Arnaud Amilien<br>Hélène en Égypte : Hérodote en dialogue avec l'épopée                                                                                              | 53             |
| Archéologie des savoirs                                                                                                                                              |                |
| Sébastien Cazalas Au jardin des <i>exempla</i> . Rhétorique et stratégie de l' <i>exemplum</i> antique dans l'œuvre politique de Jean Juvénal des Ursins (1388-1473) | 7 <sup>1</sup> |
| Dossier – Perpétuer Ovide : aspects moraux, éditoriaux, linguistiques et culturels (xıv <sup>e</sup> -xvııı <sup>e</sup> s.)                                         |                |
| Francesca Dell'Oro Introduction                                                                                                                                      | 89             |
| Hélène Casanova-Robin<br>L'audace châtiée : Phaéton, Actéon et Icare dans la tradition latine<br>jusqu'à la Renaissance, tours et détours d'un symbolisme            | 93             |

| Dylan Bovet Le commentaire latin des $M\acute{e}tamorphoses$ d'Ovide : pratiques humanistes et évolutions de Regius-Micyllus (1543) à Burmann-Heinsius (1727)                                                                               | III        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Martine Furno Ovide en classe, ou un auteur en éclats                                                                                                                                                                                       | 127        |
| Basil Nells D'un Ovide chrétien à un Ovide burlesque, du Moyen Âge au Grand Siècle continuités et changements dans la traduction et dans l'illustration des <i>Métamorphoses</i> perçus à travers deux éditions du xvır <sup>e</sup> siècle | e :<br>143 |
| Olivier Thévenaz<br>Épilogue                                                                                                                                                                                                                | 161        |
| Actualités et débats                                                                                                                                                                                                                        |            |
| Tiphaine-Annabelle Besnard 2019 : l'année pop des musées d'archéologie. Retour sur l'exposition romaine Il classico si fa pop. Di scavi, copie e altri pasticci                                                                             | 171        |
| Lire, relire la bibliothèque des sciences de l'Antiquité                                                                                                                                                                                    |            |
| Jean-Pierre Albert Le premier Detienne : une relecture de « La notion mythique d'Άλλήθεια » (REG, 1960, p. 27-35)                                                                                                                           | 179        |
| Marcel Detienne La notion mythique d'Aλήθεια                                                                                                                                                                                                | 185        |
| <b>Ateliers de l'histoire</b> Antiquités numériques (coordonné par Elodie Guillon) ( n° 1)                                                                                                                                                  |            |
| Élodie Guillon Introduction                                                                                                                                                                                                                 | 197        |
| Jaime Alvar  Le projet EPIDI : Epítetos divinos.  Experiencia religiosa y relaciones de poder en Hispania                                                                                                                                   | 198        |
| Jack Thomas<br>L'Antiquité dans les toponymes de l'État de New York                                                                                                                                                                         | 202        |
| Actualité du théâtre (coordonné par Malika Bastin-Hammou) ( n°4)                                                                                                                                                                            |            |
| Mathieu Ferrand<br>« Avons-nous perdu le Soleil ? / Ou l'avons-nous chassé ? »                                                                                                                                                              |            |

| Thyeste de Sénèque, traduit par Florence Dupont.<br>Mise en scène de Thomas Jolly (Avignon, 2018)                                                                                                                                       | 214 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Voyages et Voyageurs (coordonné par Véronique Krings) ( n°11)                                                                                                                                                                           |     |
| Claude Azıza<br>Freud à Pompéi                                                                                                                                                                                                          | 217 |
| Comptes rendus  Lucile Arnoux-Farnoux et Polina Kosmadaki (dir.)  Le double voyage : Paris-Athènes (1919-1939) (Catherine Valenti)                                                                                                      | 225 |
| Sandra Boehringer et Daniele Lorenzini (dir.) Foucault, la sexualité, l'Antiquité (Jan Nelis)                                                                                                                                           | 226 |
| Corinne Bonnet, Nicole Belayche, Marlène Albert Llorca, Alexis Avdeeff, Francesco Massa, Iwo Slobodzianek (dir.) Puissances divines à l'épreuve du comparatisme. Constructions, variations et réseaux relationnels (Geneviève Hoffmann) | 228 |
| Shane Butler (éd.)  Deep Classics, Rethinking Classical Reception (Jan Nelis)                                                                                                                                                           | 230 |
| Zeynep Çelik  About Antiquities: Politics of Archaeology in the Ottoman Empire  (Jorge Elices Ocón)                                                                                                                                     | 231 |
| Xavier Deru et Germaine Leman-Delerive (éd),<br>Franz Cumont, <i>Comment la Belgique fut romanisée</i> (Vivien Barrière)                                                                                                                | 234 |
| Olivier Devillers, Breno Battistin Sebastiani (éd.)  Sources et modèles des historiens anciens (Arnaud Saura-Ziegelmeyer)                                                                                                               | 235 |
| Mara Fazio, Pierre Frantz et Vincenzo De Santis (dir.)  Les Arts du spectacle et la référence antique dans le théâtre  européen (1760-1830) (Arnaud Saura-Ziegelmeyer)                                                                  | 237 |
| Jérémy Guedj et Barbara Meazzi (dir.) <i>La culture fasciste entre latinité et méditerranéité (1880-1940</i> ), in <i>Cahiers de la Méditerranée</i> 95, (Andrea Avalli)                                                                | 239 |
| Marie-Laurence Haack (éd.), avec la collaboration de Martin Miller,<br>Les Étrusques au temps du fascisme et du nazisme (Jan Nelis)                                                                                                     | 241 |
| Arlene Holmes-Henderson, Steven Hunt et Mai Musié (éd.)  Forward with Classics. Classical Languages in Schools and Communities  (Charlotte Tournier)                                                                                    | 242 |
| Daniel Jew, Robin Osborne et Michael Scott (éd.)  M. I. Finley. An Ancient Historian and his Impact (Hinnerk Bruhns)                                                                                                                    | 244 |

| Kostas Kalimtzis,  An inquiry into the philosophical concept of scholê.  Leisure as a Political End (Florent Rouzade)                                                                                      | 246         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Anne-Hélène Klinger-Dollé  Le De sensu de Charles de Bovelles. Conception philosophique  des sens et figuration de la pensée. Suivi du texte latin du De sensu,  traduit et annoté (Laure Hermand-Schebat) | 248         |
| Egidia Осснірімті<br>The Hellenica Oxyrhynchia and Historiography :<br>New Research Perspectives (Anne de Cremoux)                                                                                         | 240         |
| Laurent Olivier (dir.)  La mémoire et le temps. L'œuvre transdisciplinaire d'Henri Hubert (1872-1927) (Sarah Rey)                                                                                          | 251         |
| Gabriella Pironti et Corinne Bonnet (dir.),<br>Les dieux d'Homère. Polythéisme et poésie en Grèce ancienne,<br>Kernos, Supplément 31. (Sandya Sistac)                                                      | <b>25</b> 3 |
| Rabun Taylor, Katherine W. Rinne et S. Kostof<br>Rome. An Urban History from Antiquity to the Present<br>(Cyrielle Landrea)                                                                                | 255         |
| Wyger Velema et Arthur Weststeijn (éd.)  Ancient Models in the Early Modern Republican Imagination (Paulo Butti de Lima)                                                                                   | 256         |
| Philip Walsh (éd.)  Brill's Companion to the Reception of Aristophanes  (Malika Bastin-Hammou)                                                                                                             | 258         |
| Richard Warren  Art Nouveau and the Classical Tradition (Lucien Calvié)                                                                                                                                    | 260         |
| Jesse Weiner, Benjamin Eldon Stevens et Brett M. Rogers (éd.)  Frankenstein and Its Classics. The Modern Prometheus  from Antiquity to Science Fiction (Mathieu Scapin)                                    | 261         |
| Nigel G. Wilson  From Byzantium to Italy. Greek Studies in the Italian Renaissance, deuxième édition (Luigi-Alberto Sanchi)                                                                                | 262         |
| Résumés                                                                                                                                                                                                    | 265         |
| Index                                                                                                                                                                                                      | 271         |



# LA NOTION MYTHIQUE D'AAHΘEIA

Α J. C.φιλίας χάριν

Mot-clé pour l'exégèse philosophique d'une œuvre aussi majeure que celle de Parménide, 'Αλήθεια n'est pas non plus sans importance dans la conscience philosophique de nos contemporains, depuis que Martin Heidegger (1) en a longuement exploré les significations multiples, dans certains écrits qu'une critique philologique (2), plus soucieuse d'intelligence immédiate, n'a pas manqué de soumettre à des objections dont certains se plaisent à souligner la pertinence. Notre propos n'est nullement d'intervenir en ce débat, mais plus simplement d'attirer l'attention sur les dimensions mythiques de la notion en cause et peut-ètre indirectement de projeter quelque lumière sur la figure souveraine qui se dresse à l'entrée du poème parménidéen.

. \* .

Dans son commentaire des Vers dorés, Hiéroclès fait une citation des  $K\alpha\theta\alpha\rho\mu$ où d'Empédocle, que H. Diels a recueillie et placée sous le numéro 121, et qu'il a ensuite reproduite partiellement dans le fragment 158 sous l'étiquette sévère « Unechtes » (3). A propos de la prairie d''A $\tau\eta$ , qui est l'image mythique du monde terrestre, Hiéroclès prolonge une citation littérale par les mots suivants :

<sup>(1)</sup> M. Heidegger, Sein und Zeit, 1927, p. 32 sqq. et 219 sqq. et Platons Lehre von der Wahrheit, 1947. Cf. en dernier lieu Essais et conférences, Paris, (tr. f.), 1958, 278-341 (passim).

<sup>(2)</sup> Surtout P. Friedlaender, *Platon*, 12, 1954, p. 233 sqq. : chapitre XI, Aletheia. Eine Auseinandersetzung mit Martin Heidegger.

<sup>(3)</sup> Diels, FVS<sup>7</sup>, I, p. 360, 4 sqq. = Hiéroclès, Ad carm. aur., 24 (cf. Id., ibid, p. 374 sqq.).

ἡ δὲ ἔφεσις τοῦ φεύγοντος τὸν τῆς "Ατης λειμῶνα πρὸς τὸν τῆς 'Αληθείας ἐπείγεται λειμῶνα, δν ἀπολιπὼν τῆ ὁρμῆ τῆς πτερορρυήσεως εἰς γήινον ἔρχεται σῶμα ὀλδίου αἰῶνος ἀμερθείς. Η. Diels a prudemment admis qu'il était fait allusion à quelque expression tirée de l'œuvre d'Empédocle, encore que nulle citation littérale ne vienne apporter une confirmation. Dans un Anklang (4) qui explicite sa pensée, le même savant a marqué le rapport de l'expression avec le mythe du Phèdre, où la notion d'Aλήθεια est centrale, on le sait. C'est en effet un singulier écho que Platon nous permet d'entendre.

Dans le mythe de l'attelage ailé, que développe le second discours prononcé par Socrate, l'on se souvient de la procession céleste des âmes et de leur course vers le lieu qui est au-dessus du ciel : elles cherchent toutes à contempler « les réalités qui sont extérieures au ciel » (5). Elles ne le peuvent qu'en suivant les dieux aussi parfaitement que possible et alors quelques-unes seulement parviennent à apercevoir les réalités et à être initiées à la contemplation du réel. Et voici le passage important : « le motif de ce zèle sans borne pour voir où la Plaine de Vérité se trouve, c'est que de cette prairie-là provient précisément la pâture qui, on le sait, convient à ce qu'il y a dans l'âme de plus parfait : c'est de cela que se nourrit la nature de ce plumage d'ailes auquel l'âme doit sa légèreté » (6).

La prairie d''Αλήθεια est devenue dans ce contexte une plaine. Mais ce πεδίον 'Αληθείας, que l'on interprète communément par « plaine de Vérité », n'est qu'une partie d'un paysage mythique que nous pouvons compléter. En effet, Socrate continue son propos en ces termes : « Un décret d'Adrastée est le suivant : toute âme qui, ayant appartenu à la compagnie d'un Dieu, a vu quelque chose des réalités véritables (κατίδη τι τῶν ἀληθῶν) est saine et sauve jusqu'à la révolution suivante ; ... mais lorsque, ayant été incapable de suivre de près le Dieu, elle n'a point vu et que, victime de quelque disgrâce, gorgée d'oubli et de méchanceté (λήθης τε καὶ κακίας

<sup>(4)</sup> Diels, FVS7, I, p. 374, 16 sqq.

<sup>(5)</sup> Platon, Phèdre, p. 247 c : τὰ ἔξω τοῦ οὐρανοῦ.

<sup>(6)</sup> Platon, Phèdre, p. 248 B : οδ δ'ἔνεχ' ή πολλή σπουδή τὸ ᾿Αληθείας ἰδεῖν πεδίον[οδ] ἐστὶν ἥ τε δή προσήκουσα ψυχῆς τῷ ἀρίστῳ νομή ἐκ τοῦ ἐκεῖ λειμῶνος τυγχάνει οὖσα, ἥ τε τοῦ πτεροῦ φύσις, ῷ ψυχὴ κουφίζεται, τούτῳ τρέφεται.

πλησθεῖσα βαρυνθη), elle s'est appesantie », alors elle est prise dans la roue des naissances (7).

L'opposition est donc très explicite entre ἀληθής ou ἀλήθεια d'une part et d'autre part λήθη. Elle nous permet de restituer dans la pensée mythique dont le Phèdre ne nous livre qu'un fragment une opposition du même type entre le πεδίον 'Αληθείας et le πεδίον Λήθης. Nous avons même pour y atteindre la garantie de Proclus, qui dans un Commentaire à la République noue fortement les deux représentations (8); et c'est précisément dans une exégèse de la plaine d'Oubli qui est mise en scène dans le mythe d'Er l'Arménien, cette plaine où coule le fleuve Amelès dont J.-P. Vernant a montré les affinités avec la même pensée mythique (9). Ce ne sont pas là des représentations nées dans l'esprit de Platon; car, par exemple, Aristophane dans certain vers des Grenouilles fait rapidement allusion à un Λήθης πεδίον (10); preuve, comme l'a noté E. Rohde (11), qu'il s'agit d'une représentation très commune. Nous connaissons encore des Λήθης πύλαι, des Λήθης δόμοι, l''Υδωρ Λήθης, toutes expressions d'une même géographie infernale dont les tablettes d'or de Grande Grèce, de Crète et de Thessalie nous livrent la forme la plus connue dans la représentation de deux eaux qui coulent : l'une est la source de Μνημοσύνη, l'autre celle de  $\Lambda$ ήθη (12).

Avant de prolonger le parallèle entre 'Αλήθεια-Λήθη d'une part et d'autre part Μνημοσύνη-Λήθη, nous voudrions insister sur un

<sup>(7)</sup> Platon, Phèdre, p. 248 c : θεσμός τε 'Αδραστείας ὅδε ' ἤτις ἄν ψυχὴ θεῷ ξυνοπαδὸς γενομένη κατίδη τι τῶν ἀληθῶν, μέχρι τε τῆς ἐτέρας περιόδου εἶναι ἀπήμονα, κὰν ἀεὶ τοῦτο δύνηται ποιεῖν, ἀεὶ ἀδλαδῆ εἶναι ' ὅταν δὲ ἀδυνατήσασα ἐπισπέσθαι μὴ ἄδη, καί τινι συντυχία χρησαμένη λήθης τε καὶ κακίας πλησθεῖσα βαρυνθῆ, βαρυνθεῖσα δὲ πτερορρυήση τε καὶ ἐπὶ τὴν γῆν πέση κτλ...

<sup>(8)</sup> Proclus, In Plat. Rempublicam, II, p. 346, 19 ed. Kroll: "Ότι μὲν οὖν ἀντίθεόν ἐστιν πρὸς τὸ τῆς ᾿Αληθείας πεδίον τὸ τῆς Λήθης πεδίον δῆλον: εἴπερ τοῦτο μὲν ἄκαρπον καὶ ἄγονον καὶ αὐχμηρόν, ἐκεῖνο δὲ ζωῆς πλῆρες, τροφὸν τῶν ψυχῶν, τῶν νοερῶν καρπῶν ἀποπληρωτικόν, ὡς ἐν Φαίδρῳ [248 B] μεμαθήκαμεν: εἰ οὖν ἐκεῖνο τὸ πεδίον ἐν τοῖς ἀκροτάτοις, τοῦτο ἂν εἴη πάντως ἐν τοῖς ἐσχάτοις. κτλ.

<sup>(9)</sup> J.-P. Vernant dans une étude à paraître dont il a fait la matière d'un exposé à l'École des Hautes-Études.

<sup>(10)</sup> Aristophane, Grenouilles, V. 186.

<sup>(11)</sup> E. Rohde, Psyche<sup>10</sup>, (tr. fr.), Paris, 1952, p. 260, n. 2.

<sup>(12)</sup> Cf. J. P. Vernant, Les aspects mythiques de la mémoire en Grèce, Journal. de Psychologie, 1959, fasc. I, p. 7. Voir aussi W. Kroll, s.v. Lethe in R.-E. (1924), c. 2141-2144.

188

mythe rapporté par Plutarque, qui nous conduira à marquer les affinités de « Vérité » et de « Mémoire ». Un des interlocuteurs du De defectu oraculorum rapporte le récit suivant : « Il disait donc que les mondes ne sont pas en nombre infini, qu'il n'y en a pas qu'un, ni cinq, mais cent quatre-vingt-trois. Ils sont assemblés en forme de triangle, à raison de soixante mondes par côté, les trois qui restent sont placés chacun à un angle. Les mondes voisins se touchent donc les uns les autres au cours de leurs révolutions comme dans une danse. La surface intérieure du triangle sert à tous ces mondes de foyer commun et s'appelle le Champ de Vérilé. C'est là que gisent immobiles les principes, les formes, les modèles de tout ce qui a été, et de tout ce qui sera. Autour de ces types se trouve l'éternité, de laquelle le temps s'échappe comme un flot, en se portant vers les mondes. Tout cela peut être vu et contemplé une fois tous les dix mille ans par les àmes humaines si elles ont bien vécu; et les meilleures initiations de cette terre ne sont qu'un reflet de cette initiation et de cette révélation-là. Les entretiens philosophiques ont pour raison d'être de nous remettre en mémoire les beaux spectacles de là-bas, ou autrement ils ne servent à rien » (13).

Si les critiques qui se sont occupés de ce mythe y ont presque toujours dénoncé un produit de la fabulation de Plutarque (14), ils y ont toutefois reconnu des traits plus anciens. En effet la cosmologie qui sert de cadre à ce récit peut être identifiée sans ambiguïté aucune, puisque dans le même dialogue Plutarque la rapporte expressément au vieux pythagoricien Pétron d'Himère (15).

<sup>(13)</sup> Plutarque, De defectu oraculorum, 22 p. 422 B éd. et trad. R. Flacelière : «...τρεῖς καὶ ὀγδοήκοντα καὶ ἐκατὸν εἶναι συντεταγμένους κατὰ σχῆμα τριγωνοειδὲς οὖ πλευρὰν ἐκάστην ἐζήκοντα κόσμους ἔχειν ˙ τριῶν δὲ τῶν λοιπῶν ἔκαστον ἰδρῦσθαι κατὰ γωνίαν, ἄπτεσθαι δὲ τοὺς ἐφεζῆς ἀλλήλων ἀτρέμα περιτόντας ὥσπερ ἐν χορεία ˙ τὸ δὲ ἐντὸς ἐπίπεδον τοῦ τριγώνου κοινὴν ἐστίαν εἶναι πάντων, καλεῖσθαι δὲ πεδίον ἀληθείας ἐν ῷ τοὺς λόγους καὶ τὰ εἴδη καὶ τὰ παραδείγματα τῶν γεγονότων καὶ τῶν γενησομένων ἀκίνητα κεῖσθαι καὶ περὶ αὐτὰ τοῦ αἰῶνος ὄντος οἶον ἀπορροὴν ἐπὶ τοὺς κόσμους φέρεσθαι τὸν λρόνον ˙ ὄψιν δὲ τούτων βιώσωσι ˙ καὶ τῶν ἐνταῦθα τελετῶν, τὰς ἀρίστας ἐκείνης ὄνειρον εἶναι καὶ τοὺς λόγους ἀναμνήσεως ἕνεια τῶν ἐκεῖ φιλοσοφεῖσθαι καλῶν ἢ μάτην περαίνεσθαι.....

<sup>414</sup> Cf. le commentaire de R. Flacelière.

<sup>(15)</sup> Pétron d'Himère, ap. Diels,  $FVS^7$ , I, p. 106, 13 sqq. (= Plut., De defectu oraculorum, 22, p. 422 B. Cf. A. Riyaud, Le problème du devenir et la notion de matière dans la philosophie greeque, Paris, 1905, p. 100 et n. 216; ainsi que R. Eisler, Wellenmantel und Himmelszell, 1910, 11, p. 461, n. 6 et p. 722, n. 6.

Plutôt que d'insister sur le caractère de farrago de thèmes platoniciens, nous voudrions faire saillir les traits spécifiquement pythagoriciens, car ils nous donneront un contexte pour la représentation centrale de la plaine de « Vérité ».

G'est en premier lieu que les mondes sont disposés dans l'ordre d'une figure géométrique : le détail qui mentionne la présence d'un monde à chacun des angles de ce triangle fait même songer à ces étranges dodécaèdres ajourés, surmontés à chaque angle d'une petite boule (16). Or cette figure géométrique signifie, en particulier dans le Timée, le κόσμος tout entier (17) ; elle est une représentation du monde, comme le triangle de Pétron.

L'allusion à la danse qui meut les divers mondes sphériques est aussi de couleur pythagoricienne (18) : elle suppose la théorie de la révolution des sphères, fondement de l'astronomie de l'école italique.

La mention d'un foyer commun à tous ces mondes, d'une Έστία (19) placée au centre du tout est encore une doctrine des mêmes philosophes; et tous ces traits s'harmonisent assez heureusement avec la théorie du vieux Pétron. C'est ce foyer commun qui porte précisément le nom de Πεδίον 'Αληθείας.

La description que nous en donne le mythe peut plaider en faveur de l'opinion (20) qui tient ce récit pour un faisceau de réminiscences platoniciennes qu'un lecteur de la qualité de Plutarque peut facilement avoir fait converger dans un cadre également emprunté. Il est en effet question de « principes, de formes, de modèles de tout ce qui a été et de tout ce qui sera » (21) et la ressemblance est grande avec le monde des Idées. Notons que ce monde transcende le temps humain, et qu'il échappe aux limites du présent, puisqu'il englobe le passé et le futur, tous deux placés sur le même plan.

L'image mythique qui se développe ensuite n'est pas moins

<sup>16.</sup> L. Saint-Michel, Situation des dodécaèdres cello-romains dans la tradition symbolique pythagoricienne, Bulletin de l'Association G. Budé, Suppl. Lettres d Humanités, fasc. N, 1951, p. 92 sqq.

<sup>17</sup> Platon, Timée, p. 55 c.

<sup>[18]</sup> Cf. Zeller-Mondolfo, La filosofia dei Greci, I, 22 (1950), p. 532 sqq.

<sup>19</sup> Cf. Zeller-Mondolfo, La filosofia dei Greci, I, 22 (1950), p. 522 sqq.

<sup>(20)</sup> Cf. K. Ziegler, Plutarchos in R.-E. (1951), c. 834 sqq.

<sup>(21) ...</sup> ἐν ιὄ τοὺς λόγους καὶ τὰ εἴδη καὶ τὰ παραδείγματα τῶν γεγονότων καὶ τῶν γενησομένων.....

32

étrangère, semble-t-il, à une réflexion aussi ancienne que celle du pythagoricien d'Himère. « Autour de ces types se trouve l'éternité. de laquelle le temps s'échappe comme un flot en se portant vers les mondes » (22). Si le temps qui coule et fuit est une représentation qui domine toute la pensée des poètes lyriques (23), la notion d'αἰών en tant qu'éternité ne peut prétendre à une haute antiquité (24); elle évoque plutôt les représentations figurées que nous connaissons, par exemple, par les mosaïques de l'Isola Sacra, οù l'αίών a la forme du cercle (25).

C'est l'αἰών qui enserre la plaine d''Αλήθεια, d'où s'échappe le fleuve de Χρόνος: 'Αλήθεια n'a donc aucune dimension temporelle; elle transcende le temps humain, puisqu'en elle se trouvent passé et futur.

Or les derniers mots du mythe introduisent expressément une autre notion, celle de mémoire : « Les entretiens philosophiques ont pour raison d'être de nous remettre en mémoire les beaux spectacles de là-bas » (26). Et sans doute n'est-ce que l'ἀνάμνησις dont parle le Phèdre: « la remémoration de ces réalités supérieures que notre âme a vues jadis, quand elle cheminait en compagnie d'un dieu » (27). C'est la relation que nous voulions dénoncer; car elle nous livre la clé de l'opposition 'Αλήθεια-Λήθη dont nous avions marqué le parallélisme avec celle de Μνημοσύνη-Λήθη dans la pensée mythique.

Dans le mythe du De defectu oraculorum et dans celui du Phèdre mêmement, la notion d'Aλήθεια apparaît comme le contraire de la notion de Λήθη et comme un doublet de la notion de Μνημοσύνη ou Μνήμη. Nous sommes donc au cœur de la pensée mythique que

<sup>(22)</sup> καί περί αιτά τοῦ ἀιῶνος ὄντος οἶον ἀπορροὴν ἐπὶ τούς κόσμους φέρεσθαι τὸν χρόνον.

<sup>(23)</sup> Cf. ce qu'en dit J.-P. Vernant, Les aspects mythiques de la mémoire en Grèce, Journal de psychologie, 1959, fasc. I, p. 6 sqq.

<sup>(24)</sup> Sur Alώv, cf. Benveniste, Bulletin de la Société de linguistique, XXXVIII, 1937, p. 103 sqq. et Festugière, Parola del Passalo, XI, 1949, p. 189 sqq.

<sup>(25)</sup> Cf. Doro Levi, Aiôn et les quatre Saisons sur une mosaïque de l'Isola Sacra, Hesperia, NIII, 1944, p. 285 sqq. et Aiôn et les trois Chronoi sur une mosaïque d'Antioche, ibid., p. 269 sqq.

<sup>(26) ...</sup> καὶ τοὺς λόγους ἀναμνήσεως ἕνεκα τῶν ἐκεῖ φιλοσοφεῖσθαι καλῶν η μάτην περαίνεσθαι.

<sup>(27)</sup> Platon, Phèdre, p. 249 c : Τοῦτο δέ ἐστιν ἀνάμνησις ἐκείνων, ἄ ποτ' είδεν ήμῶν ή ψυχή συμπορευθεῖσα θεῷ καὶ ὑπεριδοῦσα ἃ νῦν εἶναί φαμεν κτλ...

J.-P. Vernant a étudiée dans son important article : « Aspects mythiques de la mémoire en Grèce » (28).

S'il semble vrai que, comme le soutenait P. Friedländer (29), les Grecs n'ont plus senti, dès une époque ancienne, la présence d'un à-privatif dans le morphème ἀλήθεια, il reste que la corrélation de ces deux représentations religieuses, le πεδίον Λήθης et le πεδίον 'Αληθείας nous restitue un plan de la conscience où l'à- privatif avait sa pleine valeur; et c'est un plan mythique. Nous croyons qu'une telle signification de la notion d''Αλήθεια n'est pas sans éclairer le visage de la déesse qui accueille Parménide dans le prologue du Περὶ φύσεως.

Dans sa Theologie der frühen griechischen Denker (30), W. Jaeger a proposé un parallèle suggestif entre le Prologue de la Théogonie hésiodique et celui du poème de Parménide. Mais la comparaison peut être davantage pertinente si l'on dresse face à face les deux représentations majeures des deux préambules, d'une part la notion de Mosox. d'autre part la notion d'Ah $\eta\theta$ eix.

Depuis l'étude de J.-P. Vernant, il est définitivement acquis que la Muse est une représentation de la mémoire. Il suffira de rappeler que les muses d'Hésiode «savent tout, le passé, le présent et le futur», qu'elles transcendent le temps (32), exactement comme 'Αλήθεια.

<sup>(28)</sup> Paru dans le Journal de Psychologie, 1959, fasc. I, p. 1 sqq.

<sup>(29)</sup> P. Friedlaender, Platon, 12, 1954, p. 235; « Denn λαθραΐος und λήθη haben mit ἀληθής und 'Αλήθειχ wenigstens unmittelbar und bedeutungmässig nichts zu tun und werden in der lebenden Sprache nicht als zu ihnen gehörig empfunden ».

<sup>(30)</sup> W. Jaeger, Die Theologie der frühen griechischen Denker, Stuttgart, 1953, p. 110 sqq., cf. aussi sur un parallèle entre la Muse et l'Aletheia, H. Fraenkel, Dichlung und Philosophie des frühen Griechentums, New York, 1951, pp. 455-456.

<sup>(31)</sup> Parménide, Περί φύσεως, frgt. I, v. 22 sqq. (Diels,  $FVS^7\!,$  I, p. 230, 22 sqq.

<sup>(32)</sup> Hésiode, Théogonie, 38, éd. P. Mazon: « εἰρεῦσαι τά τ'ἐόντα, τά τ'ἐσσόμενα πρό τ'ἐόντα φωνἢ ὁμηρεῦσαι κτλ. ». Cf. Hésiode, Théogonie, 27, éd. P. Mazon: « ἴδμεν δ'εῦτ'ἐθέλωμεν ἀληθέα γηρύσασθαι » - L'on voit par ce passage que l'identité de la Μοῦσα et de l'Αλήθεια n'était plus sentie consciemment par Hésiode — encore que la relation des deux notions ne soit pas complètement ignorée. Mais l'opposition consciente est celle de ψευδής et d'ἀληθής que l'on trouve déjà chez Homère: c'est, croyons-nous, un indice de la haute antiquité de la valeur d'Αλήθεια dans la pensée mythique, à moins qu'on ne préfère y trouver une preuve du cheminement parallèle de deux pensées distinctes où la même notion aurait connu une double élaboration.

Dans un autre essai sur le passage du Muthe à la Raison (33), le même savant avait déjà insisté sur la continuité d'un mode de connaissance de la poésie à la philosophie. Un certain type de poète-devin vit dans un monde dualiste où le visible s'oppose à l'invisible, et il possède le pouvoir de passer de l'un à l'autre. C'est la mémoire, pour nous fonction psychologique, qui lui ouvre l'accès à un savoir total que le temps ne limite plus.

Or ce que la Muse représente pour la pensée poétique, elle le signifie également pour une pensée philosophique comme celle d'Empédocle, qui dans son Περὶ φύσεως (34) adresse une invocation à la « Muse à la mémoire grande ». Mais, avec Parménide, la vieille représentation poétique est éclipsée par une nouvelle venue, que nous connaissions seulement comme le nom d'un paysage de l'audelà. 'Αλήθεια apparaît en effet comme la forme spécifiquement philosophique de la notion de mémoire que les poètes se représentaient sous les traits des Μοῦσαι.

'Αλήθεια est la connaissance, elle est σοφία. Et l'opposition de l'Être et du Non-Être n'est peut-être pas sans rapport avec la distinction que la pensée mythique trace entre l'Invisible et le Visible. Pour le poète comme pour le philosophe, le vrai savoir s'oppose à un faux savoir, comme la Réalité aux Apparences.

On voudrait suivre la même notion d'Aλήθεια dans la pensée des autres philosophes présocratiques; mais un tel cheminement dépasserait largement la brève indication d'une notule. Épinglons seulement quelques citations sans contexte, qui montreront, s'il en est besoin, la précellence de la notion d'Aλήθεια dans certaines théories de la connaissance.

Ainsi, un fragment de Nénophane, que Heidel tient pour une citation littérale et qui est, pour le moins, une expression assez précise de la pensée du philosophe de Colophon, nous livre que : « Dieu a vision de l''Αλήθεια » (35). Ce qui signifie qu'à Dieu est réservée la connaissance totale qui est de l'ordre du σαφές, tandis qu'à l'homme est échu le plan du δόχος (36).

<sup>33°</sup> J.-P. Vernant, Du Mythe à la Raison, Annales t. XII 1957, p. 193.

<sup>34</sup> Empédocle, frgt. 3, v. 3 ap. Diels, FVS?, 1, p. 310, 2 : «Καὶ σέ, πολυμνήστη λευκώλενε παρθένε Μούσα -. -- L'interprétation de J. Zafiropulo qui traduit « πολυμνήστη » par « aux nombreux pretendants » ne semble pas devoir s'imposer.

<sup>35</sup> Arius Didyme, ap. Stob. Ecl., II, 1, 18 p. 6, 14 W. ; ὡς ἄρα θεὸς μὲν οἶδε τὰν 'Αλάθειαν. Cf. note ap. Diels, FVS, 1922, t. I, p. 44, note à la ligne 41. (36 Nénophane, frgt. 34 Diels.

Chez Démocrite également la notion d''Αλήθεια n'est pas insignifiante. Une notice doxographique, par exemple, l'oppose au φαινόμενον · Α l'ἀλήθεια, l'on accède par le νοῦς; au φαινόμενον, par la ψυχή (37).

Dans le prologue du Περὶ φύσεως, Alcméon de Crotone adressait son propos à trois pythagoriciens; il leur apprenait que les dieux seuls ont le privilège de la σαφήνεια (38), c'est-à-dire de la vision totale, celle-là même que seuls les vrais philosophes peuvent atteindre et qui est, dans la pensée mythique dont le Phèdre se fait l'écho, la vision du Πεδίον 'Αληθείας. Telle est l'importance d''Αλήθεια, dont Philolaos déclarait qu'elle était consubstantielle à la genèse du nombre (39), ce qui n'étonne pas dans la pensée d'un Pythagoricien, où l'importance majeure de la notion de mémoire justifiait amplement une place centrale pour 'Αλήθεια.

٠.

Ges réflexions n'ont d'autre ambition que de marquer le passage d'une pensée mythique à une pensée rationnelle, à propos d'une notion dont l'importance philosophique exige que nulle lumière ne soit voilée si elle peut éclairer sa préhistoire. Si notre hypothèse mérite quelque crédit, elle aura réussi à consolider la relation d'àλή-θεια et de λήθη (40) et à marquer sa valeur dans la pensée mythique. Mais il reste un problème majeur, et ce peut être le point de départ d'une recherche sur la notion d'Aλήθεια chez les Présocratiques : l'étude des mécanismes qui ont déterminé la mutation de l'Aλήθεια mythique en la déesse du Trailé sur la Nature et aussi en ce morphème de la langue quotidienne, ἀληθής, qui déjà chez Homère s'oppose à ψευδής (41).

### Marcel Detienne.

<sup>(37)</sup> Démocrite, A 113 Diels ap. Philopon, De Anima, p. 71, 29.

<sup>(38)</sup> Aleméon de Crotone, ap. Diels, FVS', I, p. 214, 23 sqq. 'Αλκμαίων Κροτωνιήτης τάδε έλεξε Πειρίθου ύιὸς Βροντίνω καὶ Λέοντι καὶ Βαθύλλω περὶ τῶν ἀφανέων, περὶ τῶν θνητῶν σαφήνειαν μὲν θεοὶ ἔχοντι, ὡς δὲ ἀνθρώποις τεκμαίρεσθαι καὶ τὰ ἐξῆς.

<sup>(39)</sup> Philolaos ap. Diels, FVS7, I, p. 412, 13 sqq. : « & δ' ἀλήθεια οἰκεῖον καὶ σύμφυτον τῷ τῷ ἀριθμῷ γενεῷ. »

<sup>(40)</sup> Cf. Etymologicum magnum, p. 62, 51 — άληθές το μη λήθη ύποπίπτον τοῦ δικαίου τὸ ἐναντίον τῷ ψευδεῖ.

<sup>(41)</sup> Ces pages étaient rédigées avant que nous ayons pu prendre connaissance de l'ouvrage de W. Luther, « Wahrheit » und « Lüge » im ällesten Griechentum, Leipzig, 1935. Mais nous reviendrons ailleurs et très bientôt sur ce problème.

# Traditions et Réceptions de l'Antiquité Revue de l'équipe de recherche E.R.A.S.M.E. Université Toulouse-Jean Jaurès (UT2J)

Normes rédactionnelles

Anabases publie des articles dans cinq langues : français, anglais, allemand, italien et espagnol.

Les articles ne dépasseront pas 35 000 signes et seront conformes aux normes de la revue, disponibles sur le site web : http://plh.univ-tlse2.fr

Les articles seront pourvus d'un résumé en français et en anglais, ainsi que de six à huit mots-clés dans ces deux langues.

Les articles pourront être accompagnés de planches en noir et blanc.

Les comptes rendus compteront de 4 500 à 6 000 signes.

SITE WEB AVEC PRÉSENTATION, SOMMAIRE DE TOUS LES NUMÉROS ET BULLETIN D'ABONNEMENT

http://plh.univ-tlse2.fr

Revues.org: http://anabases.revues.org

Courrier

Pour les articles :

Clément Bur (clement.bur@univ-jfc.fr)

Catherine Valenti (catherine.valenti@univ-tlse2.fr)

Pour les comptes rendus :

Noémie Villacèque (noemie.villaceque@univ-reims.fr)

Université Toulouse-Jean Jaurès (UT2J) Équipe P.L.H. - E.R.A.S.M.E. (EA4601) Maison de la recherche (MdR) 5, allées Antonio Machado F-31058 Toulouse Cedex 9

$$\label{eq:Telline} \begin{split} \text{T\'el.} &: 0033/(0)5.61.50.25.56 \text{ et } 57 \\ \text{Fax} &: 0033/(0)5.61.50.24.90 \end{split}$$



# Historiographie et identités culturelles

Carole Quatrelivre, Le sanctuaire gaulois de Gournay-sur-Aronde (Oise). Retour sur une découverte exceptionnelle des années 1970

## Traditions du patrimoine antique

Christophe Corbier, Le pindarisme et l'archéologie musicale : style, valeur et authenticité de la première Pythique à l'époque moderne Arnaud Amlien, Hélène en Égypte : Hérodote en dialogue avec l'épopée

# Archéologie des savoirs

Sébastien Cazalas , Au jardin des *exempla*. Rhétorique et stratégie de l'*exemplum* antique dans l'œuvre politique de Jean Juvénal des Ursins (1388-1473)

Dossier – Perpétuer Ovide : aspects moraux, éditoriaux, linguistiques et culturels (xıv<sup>e</sup>-xvııı<sup>e</sup>s.)

Francesca Dell'Oro, Introduction

Hélène Casanova-Robin, L'audace châtiée : Phaéton, Actéon et Icare dans la tradition latine jusqu'à la Renaissance, tours et détours d'un symbolisme Dylan Boveт, Le commentaire latin des Métamorphoses d'Ovide : pratiques

humanistes et évolutions de Regius-Micyllus (1543) à Burmann-Heinsius (1727)

Martine Furno, Ovide en classe, ou un auteur en éclats

Basil Nells, D'un Ovide chrétien à un Ovide burlesque, du Moyen Âge au Grand Siècle : continuités et changements dans la traduction et dans l'illustration des *Métamorphoses* perçus à travers deux éditions du xvii<sup>e</sup> siècle

Olivier Thévenaz, Épilogue

# Actualités et débats

Tiphaine-Annabelle Besnard, 2019 : l'année pop des musées d'archéologie. Retour sur l'exposition romaine *Il classico si fa pop. Di scavi, copie e altri pasticci* 

# Relire les classiques des sciences de l'Antiquité

Jean-Pierre Albert, Le premier Detienne : une relecture de « La notion mythique d' $A\lambda$ ήθεια » (REG, 1960, p. 27-35)

Marcel Detienne, La notion mythique d'Αλήθεια

# L'atelier de l'histoire : chantiers historiographiques

Antiquités numériques (coordonné par Élodie Guillon) (1)

Élodie Guillon, Introduction

Jaime Alvar, Le projet EPIDI : *Epítetos divinos. Experiencia religiosa y relaciones de poder en Hispania* 

Les mots de l'Antiquité (coordonné par Magali Soulatges) (10) Jack Тномаs, L'Antiquité dans les toponymes de l'État de New York

Actualité du théâtre (coordonné par Malika Bastin-Hammou) (4)

Mathieu Ferrand, « Avons-nous perdu le Soleil ? / Ou l'avons-nous chassé ? » Thyeste de Sénèque, traduit par Florence Dupont. Mise en scène de Thomas Jolly (Avignon, 2018).

Voyages et Voyageurs (coordonné parVéronique Krings) (11) Claude Azıza, Freud à Pompéi

Comptes rendus de lecture

P.L.H. - E.R.A.S.M.E.

Maison de la Recherche

Université Toulouse - Jean Jaurès

5, allées Antonio-Machado

F-31058 Toulouse Cedex 9

N°30 2019