

J=34

# COURS D'ÉTUDE

POUR L'INSTRUCTION

DU PRINCE DE PARME.

TOME QUATRIEME.

Pedro Andres

MANUAL BURGER OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

R- 2230

# COURS D'ÉTUDE

POUR L'INSTRUCTION

## DU PRINCE DE PARME,

AUJOURD'HUI

SON ALTESSE ROYALE L'INFANT

### D. FERDINAND,

DUC DE PARME, PLAISANCE, GUASTALLE, &c. &c. &c.

Par M. l'Abbé DE CONDILLAC, de l'Académie Françoise & de celles de Berlin, de Parme & de Lyon; ancien Précepteur de S. A. R.

TOME QUATRIEME.
l'Art de Penser.

A GENEVE,

Chez François Dufart, Imprimeur-Libraire.

ET A LYON,

Chez BRUYSET, Frères, Imprimeurs-Libraires.

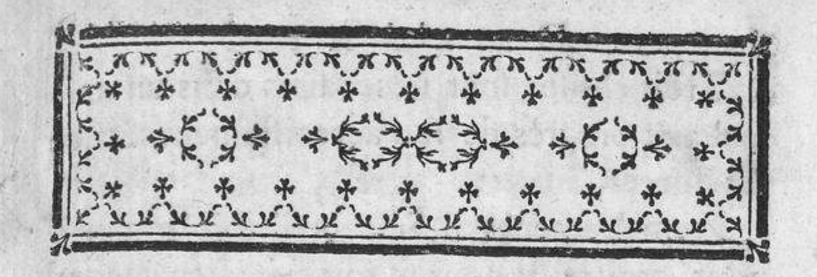
1789.

001



guidelit monthed by university the copyright of the

1789



# COURS D'ÉTUDE

POUR L'INSTRUCTION

# DU PRINCE DE PARME.

### DE L'ART DE PENSER.

LE germe de l'art de penser est dans nos sensations: les besoins le sont éclore, le développement en est rapide, & la pensée est sormée presqu'au moment qu'elle commence; car sentir des besoins, c'est sentir des desirs, & dès qu'on a des desirs, on est doué d'attention & de mémoire: on compare, on juge, on raisonne. Vous voyez donc, Monseigneur, que la pensée se compose tout-à-coup de toutes les facultés dont nous avons sait l'analyse: mais ces facultés ont dans les commencemens peu d'exercice; & la pensée, soible encore, a besoin de croître & de se fortisser.

A 3

Trois choses sont nécessaires dans un animal aux progrès de son accroissement & de ses sorces.

Premièrement, il faut qu'il soit organisé pour croître & pour se fortifier; en second lieu, il faut qu'il se nourrisse d'alimens sains: enfin, il faut qu'il agisse; souvent jusqu'à se fatiguer, & qu'il ne prenne du repos que pour agir encore.

Ainsi la pensée croît & se fortifie, parce qu'elle est, en quelque sorte, organisée pour croître & pour se fortifier, parce qu'elle se

nourrit, & parce qu'elle agit.

Elle a, dans les organes mêmes des sensations, tout ce qui la rend propre à prendre de l'accroissement & des sorces : il ne lui faut plus que de la nourriture & de l'action.

Les connoissances en sont l'aliment: mais au désaut de connoissances, elle se nourrit d'idées vagues, d'opinions, de préjugés & d'erreurs; & alors elle se fortisse, comme un animal qu'on nourriroit avec des alimens mal-sains & empoisonnés. Toujours soible, toujours incapable d'action, uniquement mue par des impressions étrangères, elle reste comme enveloppée dans les organes, & elle se trouve embarrassée de ses facultés qu'elle ne sait pas conduire.

Cette inertie, telle que je la dépeins, ne peut à la vérité avoir lieu que lorsque nous supposons des hommes tout-à-fait imbécilles. Dans les autres, la pensée a nécessairement pris des forces, puisqu'ils ont acquis des connoissances: cependant la dissérence n'est que du plus au moins. Si l'on n'est pas tout-à-fait imbécille, on peut l'être à certains égards; & on l'est toutes les sois que la pensée se nourrit sans choix de tout ce qui s'offre à elle, & que passive plutôt qu'active, elle se meut au hasard. Il faut donc s'assurer des connoissances qui sont l'aliment sain de la pensée; il faut étudier les facultés dont l'action est nécessaire au progrès de ses forces; & quand nous saurons comment elle doit se nourrir, comment elle doit agir, comment elle doit se conduire, nous connoîtrons l'art de penser. Vous en savez, Monseigneur, déjà quelque chose: mais il nous reste encore des observations à faire sur l'origine & la génération des idées, sur les facultés de l'entendement, & sur la méthode. Ce sera le sujet de cet ouvrage.



## PREMIERE PARTIE.

De nos pensées & de leurs causes.

### CHAPITRE PREMIER.

De l'ame suivant les différens systèmes où elle peut se trouver.

Soit que nous nous élevions jusque dans les cieux, soit que nous descendions jusque dans les absmes, nous ne sortons point de nous mêmes; ce n'est jamais que notre propre pensée que nous appercevons, & nous trouvons dans nos sensations l'origine de toutes nos connoissances & de toutes nos facultés.

Il seroit inutile de demander quelle est la nature de nos sensations: nous n'avons aucun moyen pour faire cette recherche: nous ne les connoissons que parce que nous les éprouvons. C'est un principe dont nous ne pouvons pas découvrir la cause, mais dont nous pouvons observer les essets. Il doit son activité aux besoins auxquels nous sommes assujettis; & sa sécondité aux cir-

mentent le nombre de nos besoins. Les plus favorables sont celles qui nous offrent des objets plus propres à exercer notre réflexion. Les grandes circonstances où se trouvent ceux qui gouvernent les hommes sont, par exemple, une occasion de se faire des vues sort étendues; & celles qui se répètent continuellement dans le grand monde, donnent cette sorte d'esprit qu'on appelle naturel, parce qu'on ne remarque pas les causes qui le produisent.

Le péché originel a rendu l'ame si dépendante du corps, que bien des philosophes, confondant ces deux substances, ont cru que la première n'est que ce qu'il y a dans le corps de plus délié, de plus subtil & de plus capable de mouvement : mais ces philosophes ne raisonnent pas; ils imaginent seulement quelque chose, & chaque mot qu'ils prononcent prouve qu'ils se font des idées peu exactes. Leur suffit-il de subtiliser le corps pour comprendre qu'il est le sujet de la pensée? Sur quoi se fondent-ils lorsqu'ils assurent que des parties de matière, pour être plus subtiles, en sont plus capables de mouvement? & quel rapport peuvent-ils trouver entre être mu & penser?

Qu'est-ce encore que des parties subtiles? Y a-t-il des corps subtils en soi? & ceux qui nous échappent aujourd'hui ne seroientils pas grossiers, si nous avions d'autres organes? enfin qu'est-ce qu'un amas, un assemblage de parties subriles ? Un amas, un assemblage! est-ce une chose qui existe? Non, sans-doute, l'existence ne convient qu'aux parties subtiles, qu'on suppose amassées ou assemblées. Par conséquent attribuer la faculté de penser à un amas, c'est l'attribuer à

quelque chose qui n'existe pas.

Comme les philosophes donnent cette faculté à quelque chose qui n'existe pas, il leur arrive encore d'entendre par le mot pensée une chose qui n'existe pas davantage. De quelle couleur est la pensée, demandentils, pour être entrée dans l'ame par la vue? de quelle odeur, pour être entrée par l'odorat? Est elle d'un son grave ou aigu, pour être entrée par l'ouie, &c.? Ils ne feroient pas ces questions, si par le mot pensée ils entendent telle ou telle sensation, telle ou telle idée: mais ils considérent la pensée d'une manière abstraite & générale; & ils en concluent avec raison que cette pensée n'appartient à aucun sens : c'est ainsi que l'homme en général n'appartient à aucun pays.

Quand on raisonne sur des idées aussilvagues, on ne prouve rien. Cependant on voit consusément quelque rapport entre une pensée abstraite qui échappe aux sens, & une matière subtile qui leur échappe également; & aussitôt le mot amas, qui n'est lui-même qu'un terme abstrait, paroît montrer le sujet de cette pensée abstraite. Sans songer donc à se rendre un compte exact des raisonnemens qu'on fait, on dit, une amas de matière subtile peut penser.

Nous avons mis plus de précision dans nos raisonnemens lorsque nous avons considéré la pensée dans chaque sensation. En effet, pour démontrer que le corps ne pense pas, il suffit d'observer qu'il y a en nous quelque chose qui compare les perceptions qui nous viennent par les sens. Or, ce n'est certainement pas la vue qui compare les. sensations qu'elle a avec celles de l'ouie qu'elle n'a pas. Il en faut dire autant de l'ouie, autant de l'odorat, autant du goût. autant du toucher. Toutes ces sensations ont donc en nous un point où elles se réunissent. Mais ce point ne peut être qu'une substance: simple, indivisible, une substance distincte: du corps, une ame, en un mot.

L'ame étant distincte & dissérente du

A.6

corps, celui-ci ne peut être que cause occasionnelle de ce qu'il paroît en elle. D'où il faut conclure que nos sens ne sont qu'occasionnellement la source de nos connoissances. Mais ce qui se fait à l'occasion d'une chose peut se faire sans elle; parce qu'un effet ne dépend de sa cause occasionnelle que dans une certaine hypothèse. L'ame peut donc absolument, sans le secours des sens, acquérir des connoissances. Avant le péché, elle étoit dans un système tout différent de celui où elle se trouve aujourd'hui. Exempte d'ignorance & de concupiscence, elle commandoit à ses sens, en suspendoit l'action, & la modifioit à son gré. Elle avoit donc des idées antérieures à l'usage des sens. Mais les choses ont changé par sa désobéissance. Dieu lui a ôté tout cet empire: elle est devenue aussi dépendante des sens que s'ils étoient la cause proprement dite de ce qu'ils ne font qu'occasionner; & il n'y a plus pour elle de connoissances que celles qu'ils lui transmettent. De là l'ignorance & la concupiscence. C'est en cet état de l'ame que je me propose d'étudier; le seul qui puisse être l'objet de la philosophie, puisque c'est le seul que l'expérience fait connoître. Ainsi quand je dirai que nous n'avons point d'idées

qui ne nous viennent des sens, il faut bien se souvenir que je ne parle que de l'état où nous sommes depuis le péché. Cette proposition appliquée à l'ame dans l'état d'innocence, ou après sa séparation du corps, seroit tout-à-fait fausse. Je ne traite pas des connoissances de l'ame dans ces deux derniers états, parce que je ne sais raisonner que d'après l'expérience. D'ailleurs, s'il nous importe beaucoup, comme on n'en sauroit douter, de connoître les facultés dont Dieu, malgré le pêché de notre premier père, nous a conservé l'usage, il est inutile de vouloir deviner celles qu'il nous a enlevées, & qu'il ne doit nous rendre qu'après cette vie.

Je me borne donc, encore un coup, à l'état présent. Ainsi il ne s'agit pas de considérer l'ame comme indépendante du corps, puisque sa dépendance n'est que trop bien constatée; ni comme unie à un corps dans un système dissérent de celui où nous sommes. Notre unique objet doit être de consulter l'expérience, & de ne raisonner que d'après des saits que personne ne puisse révoquer en doute.

Si l'on objecte que dans la supposition où toutes nos idées & toutes nos falcutés nais-

sent des sensations, il s'ensuit que la dissolution du corps enlève à l'ame toutes ses idées & toutes ses facultés; je réponds que le système dans lequel elle jouit aujourd'hui d'une liberté qui la rend capable de mérite & de démérite, démontre qu'elle existera dans un autre système où elle se trouvera avec toutes ses facultés, pour être récompensée ou pour être punie. Alors Dieu suppléera au désaut des sens par des moyens qui nous sont inconnus. Assurés par la soi & par la raison de l'immortalité de l'ame, nous ne devons pas porter notre curiosité plus loin; ce n'est pas à nous à pénétrer dans les voies du Créateur.

L'hypothèse des idées innées a la même difficulté à résoudre. Car dans l'impuissance où nous sommes de découvrir en nous des idées où les sensations n'entrent pour rien; on est obligé de reconnoître que l'ame ne porte son attention sur les idées prétendues innées, qu'autant qu'elle y est déterminée par l'action des sens. Quand elle sera séparée du corps, elle n'exercera donc plus son attention; & ne l'exerçant plus, ses idées seront pour elle comme si elles n'existaient pas.

Ainsi, quelque sentiment qu'on embrasse sur l'origine de nos connoissances, il faut reconnoître trois états différens par rapport à l'ame. L'un où elle commandoit aux sens, & où elle avoit des idées qu'elle ne devoit qu'à elle; l'autre dans lequel, selon moi, elle tire toutes ses connoissances & toutes ses facultés des sensations, ou du moins dans lequel elle a besoin, selon d'autres, de l'usage des sens, pour porter son attention sur ses idées qu'on suppose innées. C'est celui où nous nous trouvons, & c'est le seul sur lequel nous puissions raisonner. Le troisième ensin est celui où elle sera après cette vie. La soi le promet, la raison le prouve, & nous ne devons pas le soumettre à nos conjectures.

#### CHAPITRE II.

De la cause des erreurs des sens.

Dès la naissance de la philosophie, on a déclamé contre les sens; & parce qu'il nous sont tomber dans des méprises, on a conclu que nous ne saurions leur devoir aucune de nos connoissances. Ce qu'il y a de vrai c'est qu'ils sont à la sois une source de vérités & une source d'erreurs; il ne s'agit que d'en savoir faire usage.

Il est d'abord bien certain que rien n'est plus clair & plus distinct que notre perception quand nous éprouvons quelques sensations. Quoi de plus clair, que les perceptions de son, de couleur & de solidité? Quoi de plus distinct? Nous est-il jamais arrivé de confondre deux de ces choses? Mais si nous en voulons rechercher la nature, & savoir comment elles se produisent en nous, il ne faut pas dire que nos fens nous trompent, ou qu'ils nous donnent des idées obscures & confuses: la moindre réslexion fait voir qu'ils n'en donnent aucune. Nous ne connoissons ni la nature de nos organes, ni celles des objets qui agissent sur eux, ni le rapport qui peut se trouver entre un mouvement dans le corps, & un sentiment dans l'ame : si nous nous trompons en jugeant de ces choses, ce ne sont pas les sens qui nous égarent, c'est que nous jugeons d'après des idées vagues qu'ils ne nous donnent pas, & qu'ils ne peuvent nous donner.

De même, accoutumés de bonne heure à nous dépouiller de nos sensations pour en revêtir les objets, nous ne nous bornons pas à juger que nous avons des sensations, nous jugeons encore qu'elles sont hors de nous. Mais cette erreur n'est que dans les jugemens

dont nous nous sommes fait une habitude.

Elle ne porte que sur des idées consuses, puisque nous ne saurions concevoir dans les objets quelque chose de semblable à ce que nous éprouvons.

En esset, qu'est ce que cette étendue dont on pense que les sens donnent une idée si exacte? Peut - on chercher à s'en rendre raison, & ne pas s'appercevoir que l'idée en est tout-à-sait obscure? C'est, dit - on, ce qui a des parties les unes hors des autres. Mais ces parties elles - mêmes sont - elles étendues? comment le sont - elles ? Ne le sont-elles pas ? Comment produisent-elles le phénomène de l'étendue (1)?

L'ordre de nos sensations nous met continuellement dans la nécessité de sortir hors de nous; il démontre que nous existons au milieu d'une multitude infinie d'êtres dissérens: mais cet ordre ne fait pas connoître la nature de ces êtres; il n'offre que les phénomènes qui résultent de nos sensations; phénomènes qui correspondent au système des êtres réels, dont cet univers est formé.

<sup>(1)</sup> Ce sont ces considérations qui ont fait penser à Leibnitz que l'étendue est un phénomène de la même espèce que seux de son, de souleur, &c:

Si nous passons à la grandeur des corps, nous n'en avons point d'idée absolue: nous ne saisissons entr'eux que des rapports; encore les connoissons - nous imparfaitement. Nous ne pouvons même juger sûrement de leur figure. Je ne m'arrêterai pas à démontrer les erreurs où nous tombons à ce sujet: elles sont parfaitement démêlées dans la recherche de la vérité. Mais quoique nous ne puissions juger ni de la véritable figure d'un corps, ni de sa grandeur absolue, les sens nous donnent cependant des idées de grandeur & de figure. Je ne sais pas si cette ligne est droite, mais je la vois droite : je ne sais pas si ce corps est quarré, mais je le vois quarré : j'ai donc, par les sens, les idées de quarré & de ligne droite. Il en faut dire autant de toutes sortes de figures.

Ainsi quelle que soit la nature de nos senfations, de quelque manière qu'elles se produisent, si-nous y cherchons l'idée de l'étendue, celle d'une ligne, d'un angle, &c. il est certain que nous l'y trouverons trèsclairement & très - distinctement. Si nous cherchons encore à quoi nous rapportons cette étendue & ces sigures, nous appercevrons aussi clairement & aussi distinctement que ce n'est pas à nous, ou à ce qui est en nous le sujet de la pensée, mais à quelque chose hors de nous.

Il y a donc trois choses à distinguer dans nos sensations: 1°. La perception que nous éprouvons. 2°. Le rapport que nous en saisons à quelque chose hors de nous. 3°. Le jugement que ce que nous rapportons aux choses leur appartient en esset.

Il n'y a ni erreur, ni obscurité, ni confusion dans ce qui se passe en nous, non plus que dans le rapport que nous en faisons audehors. Si nous réfléchissons, par exemple, que nous avons les idées d'une certaine grandeur & d'une certaine figure, & que nous les rapportons à tel corps ; il n'y a rien là qui ne soit vrai, clair & distinct. Voilà où toutes les vérités ont leur source. Si l'erreur survient, ce n'est qu'autant que nous jugeons que telle grandeur & telle figure appartiennent en effet à tel corps. Si, par exemple, je vois de loin un bâtiment quarré, il me paroîtra rond. Y a-t-il donc de l'obscurité & de la confusion dans l'idée de rondeur, ou dans le rapport que j'en fais? non: je juge ce bâtiment rond, voilà l'erreur.

Quand je dis donc que toutes nos connoissances viennent des sens, il ne faut pas sublier que ce n'est qu'autant qu'on les tire de ces idées claires & distinctes qu'ils renferment. Il est évident que j'ai l'idée d'un triangle, lors même que je ne puis pas assurer qu'un corps que je vois & que je touche est en esset triangulaire. Ainsi, pour dissiper l'obscurité & l'incertitude des idées sensibles, nous n'avons qu'à les considérer en saisant abstraction des corps: alors nous trouverons dans nos sensations des idées exactes de grandeur, de sigure, leurs rapports & toutes les connoissances des mathématiques. D'autres abstractions nous feront découvrir dans nos sensations les idées de devoir, de vertu, de vice & toute la science de la morale, &c.

La vérité n'est qu'un rapport apperçu entre deux idées; & il y a deux sortes de vérités. Quand je dis, cet arbre est plus grand que cet autre, je porte un jugement qui peut cesser d'être vrai, parce que le plus petit peut devenir le plus grand. Il en est de même de tous nos jugemens, lorsque nous nous bornons à observer des qualités qui ne sont pas essentielles aux choses. Ces sortes de vérités se nomment contingentes.

Mais ce qui est vrai ne peut cesser de l'être lorsque nous raisonnons sur des qualités essentielles aux objets que nous étudions. L'idée d'un triangle représentera éternelles

ment un triangle; l'idée de deux angles droits représentera éternellement deux angles droits: il sera donc toujours vrai que les trois angles d'un triangle sont égaux à deux droits. Voilà tout le mystère des vérités qu'on appelle nécessaires & éternelles. C'est par le moyen de quelques abstractions que les sens nous en donnent la connoissance.

Il y a des différences à remarquer entre les idées confuses & les idées distinctes; entre les vérités contingentes & les vérités nécessaires.

Premièrement les idées confuses & les vérités contingentes sont plus sensibles; & cela n'est pas étonnant, puisqu'elles sont telles que les sens nous les donnent lorsque nous ne faisons point d'abstraction. Les idées distinctes & les vérités nécessaires sont moins sensibles, parce que nous ne les acquérons qu'en formant des abstractions, c'est-à-dire, en ne donnant notre attention qu'à une partie des idées que les sens transmettent.

En second lieu, les idées distinctes & les vérités nécessaires nous sont bien moins samilières que les idées consus se les vérités contingentes : la raison en est sensible. Celles-ci sont continuellement renouvelées par les sens; elles nous frappent par plus

d'endroits; & comme elles sont destinées à nous éclairer sur nos besoins les plus pressans, elles offrent communément des degrés plus vifs de plaisirs ou de peine ; elles intéressent davantage. Mais celles-là ne sont entretenues que par les efforts qu'on fait pour se soustraire à une partie des impressions des sens; elles nous touchent par moins d'endroits. La curiosité, l'envie de se distinguer par des connoissances, motifs qui soutiennent dans ces recherches, sont des besoins que peu d'hommes connoissent. Ceux mêmes qui les sentent davantage sont encore plus sensibles à d'autres besoins; & ils se voient souvent arrachés à leurs méditations par l'empire que les sens exercent sur eux.

Il faut donc s'accoutumer de bonne heure avec ces sortes d'idées, si l'on veut se les rendre familières, & il faut s'en occuper souvent.

En troissème lieu, les idées confuses & les vérités contingentes, quoique suffisantes pour nous éclairer sur ce que nous devons suir & rechercher, ne répandent qu'une lumière bien soible. Elles n'offrent que des rapports vagues, elles n'apprécient rien. Mais l'objet de notre conservation ne demande pas des connoissances plus exactes:

nous sentons, c'est assez pour nous conduire.

Les idées distinctes & les vérités nécessaires nous présentent au contraite des connoissances exactes & des rapports appréciés. Elles dévoilent l'essence des choses qu'elles considèrent. C'est ce qu'on voit en mathématiques, en morale & en métaphysique. Mais l'objet de ces sciences est abstrait.

Nous n'avons aucun moyen pour pénétrer dans la nature des substances. Nous ne le pouvons pas avec le secours des sens, puisqu'ils ne nous sont voir que des amas de qualités qui supposent toutes quelque chose que nous ne connoissons pas : nous ne le pouvons pas avec le secours des abstractions, qui n'ont d'autre avantage que de nous faire observer l'une après l'autre les qualités que les sens nous offrent à la sois. Si nous voulons juger des essences des choses sensibles, nous ne pouvons donc que nous tromper.



Personal Tuesday of the desired to the contract of the contrac

101 95 I THE STORE OF THE PARTY OF THE PARTY

the land to be an area of the land to be a supplied to be

#### CHAPITRE III.

De la connoissance que nous avons de nos perceptions.

Les objets agiroient inutilement sur les sens, & l'ame n'en prendroit jamais connoissance si elle n'en avoit pas la perception. Ainsi le premier & le moindre degré de

connoissance c'est d'appercevoir.

Mais puisque la perception ne vient qu'à la suite des impressions qui se font sur les sens, il est certain que ce premier degré de connoissance doit avoir plus ou moins d'étendue, selon qu'on est organisé pour recevoir plus ou moins de sensations différentes. Prenez des créatures qui soient privées de la vue & de l'ouie, & ainsi successivement; vous aurez bientôt des créatures qui, étant privées de tous les sens, ne recevront aucune connoissance. Supposez au contraire, s'il est possible, de nouveaux sens dans des animaux plus parfaits que l'homme. Que de perceptions nouvelles! Par conséquent, combien de connoissances à leur portée, auxquelles nous ne saurions atteindre, & sur lesquelles nous ne saurions même former des conjectures.

On seroit naturellement porté à croire que nous ne sommes pas toujours avertis de la présence des perceptions qui se font en nous; c'est que souvent nous le sommes si foiblement qu'à peine nous souvenons-nous de les avoir éprouvées. Il nous arrive même de les oublier tout-à-fait, & ce n'est qu'en résléchissant sur les situations où nous nous sommes trouvés, que nous jugeons des impressions qu'elles ont dû faire sur notre ame. Or, si par la conscience d'une perception on entend une connoissance résléchie qui en fixe le souvenir, il est évident que la plupart de nos perceptions échappent à notre conscience: mais si l'on entend par-là une connoissance, qui, quoique trop légère pour laisser des traces après elle, est cependant capable d'influer, & influe en effet sur notre conduite au moment que la perception se fait éprouver, il n'est pas douteux que nous n'ayons conscience de toutes nos perceptions Des exemples éclairciront ma pensée.

Que quelqu'un soit dans un spectacle où une multitude d'objets paroissent se disputer ses regards, son ame sera assaillie de quantité de perceptions, dont il est constant qu'elle prend connoissance; mais peu-à-peu quelques-unes plairont & l'i éresseront davan-

Tome IV.

tage; il s'y livrera donc plus volontiers. Dès-lors il commencera à être moins affecté par les autres : la conscience en diminuera même insensiblement, jusqu'au point que, quand il reviendra à lui, il ne se souviendra pas d'en avoir pris connoissance: l'illusion qui se fait au théâtre en est la preuve. Il y a des momens où la conscience ne paroît pas se partager entre l'action qui se passe & le reste du spectacle. Il sembleroit d'abord que l'illusion devroit être d'autant plus vive, qu'il y auroit moins d'objets capables de distraire : cependant chacun a pu remarquer qu'on n'est jamais plus porté à se croire le seul témoin d'une scène intéressante, que quand le spectacle est bien rempli. C'est peut-être que le nombre, la variété & la magnificence des objets remuent les sens, échauffent, élèvent l'imagination, & par-là nous rendent plus propres aux impressions que le poëte veut faire naître. Peut-être encore que les spectateurs se portent mutuellement, par l'exemple qu'ils se donnent, à porter la vue sur la scène. Quoiqu'il en soit, il me semble que l'illusion se détruiroit ou diminueroit sensiblement, si les objets dont on ne croit pas s'appercevoir cessoient d'y concourir.

Qu'on réfléchisse sur soi-même au sortir d'une lecture, il semblera qu'on n'a eu conscience que des idées qu'elle a fait naître. Mais on ne se laissera pas tromper par cette apparence, si l'on fait réflexion que sans la conscience de la perception des lettres, on n'en auroit point eu de celle des mots, ni par conséquent de celle des idées.

Non-seulement nous oublions ordinairement une partie de nos perceptions, mais quelquesois nous les oublions toutes. Quand nous ne fixons point notre attention, en sorte que nous recevons les perceptions qui se produisent en nous, sans être plus avertis des unes que des autres, la conscience en est si légère, que si l'on nous retire de cet état, nous ne nous souvenons pas d'en avoir éprouvé. Je suppose qu'on me présente un tableau fort composé, dont à la première vue les parties ne me frappent pas plus vivement les unes que les autres, & qu'on me l'enlève avant que j'aie eu le tems de le considérer en détail : il est certain qu'il n'y a aucune de ses parties sensibles qui n'ait produit en moi des perceptions; mais la conscience en a été si soible, que je ne puis m'en souvenir. Cet oubli ne vient pas de leur peu de durée : quand on supposeroit

que j'ai eu pendant long tems les yeux attachés sur ce tableau; pourvu qu'on ajoute que je n'ai pas rendu tour à tour plus vive la conscience des perceptions de chaque partie, je ne serai pas plus en état au bout de plusieurs heures d'en rendre compte qu'au

premier instant.

Ce qui se trouve vrai des perceptions qu'occasionne ce tableau, doit l'être par la même raison de celles que produisent les objets qui m'environnent. Si agissant sur les sens avec des forces presqu'égales, ils produisent en moi des perceptions toutes à-peu-près dans un pareil degré de vivacité; & si mon ame se laisse aller à leur impression sans chercher à avoir plus conscience d'une perception que d'une autre, il ne me restera aucun souvenir de ce qui s'est passé en moi. Il me semblera que mon ame a été pendant tout ce tems dans une espèce d'assoupissement, où elle n'étoit occupée d'aucune pensée. Que cet état dure plusieurs heures ou seulement quelques secondes, je n'en saurois remarquer la différence dans la suite des perceptions que j'ai éprouvées, puisqu'elles sont également oubliées dans l'un & l'autre cas. Si même on le faisoit durer des jours, des mois, ou des années, il

arriveroit que quand on en sortiroit par quelque sensation vive, on ne se rappelleroit plusieurs années que comme un moment.

Enfin nous ne remarquons pas que nous sommes avertis de la présence de la plupart de nos perceptions, qui règle les actions que nous saisons par habitude. Elles sont en nous, & notre réslexion n'a point de prise sur elles. La conscience de nos perceptions n'est donc plus ou moins vive, qu'à proportion qu'elles attirent plus particulièrement notre attention: combien de sois ne sermons-nous pas la paupière sans nous appercevoir que nous sommes dans les ténèbres?

### CHAPITRE IV.

Des perceptiones que nous pouvons nous rappeler.

IL ne dépend pas de nous de réveiller toujours les perceptions que nous avons éprouvées, & dont nous avons eu une conscience assez vive pour en fixer le souvenir. Il y a des occasions où tous nos essorts se bornent à en rappeler le nom, quelques-unes des circonstances qui les ont accompagnées, &c une idée abstraite de perception: idée que

B 3

nous pouvons former à chaque instant, parce que nous ne pensons jamais sans avoir conscience de quelque perception qu'il ne tient qu'à nous de généraliser. Qu'on songe, par exemple, à une sleur dont l'odeur est peu samilière; on s'en rappellera le nom; on se souviendra des circonstances où on l'a vue; on s'en représentera le parsum sous l'idée générale d'une perception qui affecte l'odorat: mais on n'en réveillera pas la perception même.

Les idées d'étendue sont celles que nous réveillons le plus aisément, parce que les sensations d'où nous les tirons sont telles, que tant que nous veillons, il nous est impossible de nous en séparer. Le goût & l'odorat peuvent n'être point affectés; nous pouvons n'entendre aucun son, & ne voir aucune couleur; mais il n'y a que le sommeil qui puisse nous enlever les perceptions du toucher. Il faut absolument que notre corps porte sur quelque chose, & que ses parties pèsent les unes sur les autres. De-là naît une perception qui nous les présente comme distantes & limitées; & qui, par conséquent emporte l'idée de quelqu'étendue.

Or, cette idée, nous pouvons la génénéraliser, en la considérant d'une manière

The second secon

indéterminée. Nous pouvons ensuite la modisser, & en tirer, par exemple, l'idée d'une ligne droite ou courbe. Mais nous ne saurions réveiller exactement la perception de la grandeur d'un corps, parce que nous n'avons point la - dessus d'idée absolue qui puisse nous servir de mesure sixe. Dans ces occasions, l'esprit ne se rappelle que les noms de pied, de toise, &c. avec une idée de grandeur plus ou moins vague.

Avec le secours de ces premières idées; nous pouvons en l'absence des objets nous représenter exactement les figures les plus simples: tels sont des triangles & des quarrés. Mais que le nombre des côtés augmente confidérablement, nos efforts deviennent superflus. Si je pense à une figure de mille côtés, & à une de neux cent quatre-vingt dixneuf; ce n'est pas par des perceptions que je les distingue, ce n'est que par les noms que je leur ai donnés. Il en est de même de toutes les notions complexes : chacun peut remarquer que, quand il en veut faire usage, il ne s'en retrace que les noms. Pour les idées simples qu'elles renserment; il ne peut les réveiller que l'une après l'autre, & qu'autant que la curiosité ou quelqu'autre besoin y détermine son attention.

L'imagination s'aide naturellement de tout ce qui peut lui être de quelque secours ce sera par comparaison avec notre propre figure, que nous pous représenterons celle d'un ami absent; & nous l'imaginerons grand ou petit, parce que nous en mesurons en quelque sorte la taille avec la nôtre. Mais l'ordre & la symétrie sont principalement ce qui aide l'imagination, parce qu'elle y trouve différens points auxquels elle se fixe, & auxquels elle rapporte le tout. Que je songe à un beau visage, les yeux ou d'autres traits qui m'auront le plus frappé s'offriront d'abord, & ce sera relativement à ces premiers traits que les autres viendront prendre place dans mon imagination. On imagine donc plus aisément une figure, à proportion qu'elle est plus facile à voir : car le premier coup d'œil suffit pour s'en former une idée. Si au contraire elle est fort irrégulière, on n'en viendra à bout qu'après en avoir long-tems considéré les différentes parties.

Quand les objets qui occasionnent les sensations du goût, de son, de couleur & de lumière sont absens, il ne reste point en nous de perceptions que nous puissions modisser, pour en faire quelque chose de sem-

DE PENSER: blable à la couleur, à l'odeur & au goût, par exemple, d'une orange. Il n'y a point non plus d'ordre, de symétrie qui vienne ici au secours de l'imagination. Ces idées ne peuvent donc se réveiller qu'autant qu'on se les est rendues familières. Par cette raison, celles de la lumière & des couleurs doivent se retracer le plus aisément, ensuite celles des sons. Quant aux odeurs & aux saveurs, on ne réveille que celles pour lesquelles on a un goût plus marqué. Il reste donc bien des perceptions dont on peut se souvenir, & dont cependant on ne se rappelle que les noms. Combien de fois même cela n'a-t-il pas lieu par rapport aux plus familières, sur-tout dans la conversation, où l'on se contente souvent de parler des choses sans les imaginer.

## CHAPITRE V.

De la liaison des idées & de ses effets.

LA liaison de plusieurs idées ne peut avoir d'autre cause que l'attention que nous leur avons donnée quand elles se sont présentées ensemble. Or, les choses attirent notre attention par le côté par où elles ont plus

de rapport avec notre tempérament, nos passions, notre état; pour tout dire, en un mot, avec nos besoins. Ce sont ces rapports qui sont qu'elles nous affectent avec plus de force, & que nous en avons une conscience plus vive. D'où il arrive que quand ils viennent à changer, nous voyons les objets tout différemment, & nous en portons des jugemens tout-à-fait contraires. On est communément si fort la dupe de ces sortes de jugemens, que celui qui dans un tems voit & juge d'une manière, & dans un autre tems voit & juge tout autrement . croit toujours bien voir & bien juger: penchant qui nous devient si naturel, que, nous faisant toujours confidérer les objets par les rapports qu'ils ont à nous, nous ne manquons pas de critiquer la conduite des autres, autant que nous approuvons la nôtre. Joignez à cela que l'amour propre nous persuade aisément que les choses ne sont louables qu'autant qu'elles ont attiré notre attention avec quelque satisfaction de notre part, & vous comprendrez pourquoi ceux-mêmes qui ont assez de discernement pour les apprécier, dispensent d'ordinaire si mal leur estime, que tantôt ils la refusent injuste: ment, & tantôt ils la prodiguent.

35

Quoi qu'il en soit, puisque les choses n'attirent notre attention que par le rapport qu'elles ont à notre tempérament, à nos passions, à notre état, à nos besoins; c'est une conséquence que la même attention embrasse tout-à-la-sois les idées des besoins, & celles des choses qui s'y rapportent, & qu'elle les lie.

Tous nos besoins tiennent les uns aux autres, & on en pourroit considérer les perceptions comme une suite d'idées fondamentales, auxquelles on rapporteroit toutes celles qui font partie de nos connoissances. Au-dessus de chacunes s'élèveroient d'autres suites d'idées qui formeroient des espèces de chaînes, dont la force seroit entièrement dans l'analogie des signes, dans l'ordre des perceptions, & dans la liaison que les circonstances qui réunissent quelquefois les idées les plus disparates auroient formée. A un besoin est liée l'idée de la chose qui est propre à le soulager; à cette idée est liée celle du lieu où cette chose se rencontre: à celle ci, celle des personnes qu'on y a vues; à cette dernière, les idées des plaisirs ou des chagrins qu'on a reçus, & plusieurs autres. On peut même remarquer qu'à mesure que la chaîne s'étend, elle se subdivise

en dissérens chaînons; en sorte que plus on s'éloigne du premier anneau, plus les chaînons se multiplient. Une première idée sondamentale est liée à deux ou trois autres : chacune de celles-ci à un égal nombre, ou même à un plus grand, & ainsi de suite.

Les différentes chaînes ou chaînons que je suppose au dessus de chaque idée sondamentale seroient liés par la suite des idées sondamentales, & par quelques anneaux qui seroient vraisemblablement communs à plusieurs; car les mêmes objets, & par conféquent les mêmes idées, se rapportent souvent à dissérens besoins. Ainsi, de toutes nos connoissances, il ne se sormeroit qu'une seule & même chaîne, dont les chaînons se réuniront à certains anneaux pour se séparer à d'autres.

Ces suppositions admises, il suffiroit, pour se rappeler les idées qu'on s'est rendu samilières, de pouvoir donner son attention à quelques-unes de nos idées sondamentales, auxquelles elles sont liées. Or cela se peut toujours, puisque, tant que nous veillons, il n'y a point d'instans où notre tempérament, nos passions & notre état n'occasionnent en nous quelques-unes de ces perceptions, que j'appelle sondamentales. Nous

facilité, à proportion que les idées que nous voudrions nous retracer tiendroient à un plus grand nombre de besoins, & y tien-droient plus immédiatement.

Les suppositions que je viens de faire ne sont pas gratuites. J'en appelle à l'expérience, & je suis persuadé que chacun remarquera qu'il ne cherche à se ressouvenir d'une chose que par le rapport qu'elle a aux circonstances où il se trouve, & qu'il y réussit d'autant plus facilement, que les circonstances sont en grand nombre, ou qu'elles ont avec la chose une liaison plus immédiate. L'attention que nous donnons à une perception qui nous affecte actuellement, nous en rappelle le signe : celui-ci en rappelle d'autres avec lesquels il a quelque rapport : ces derniers réveillent les idées auxquelles ils sont liés : ces idées retracent d'autres signes ou d'autres idées; & ainsi successivement. Deux amis, par exemple, qui ne se sont pas vus depuis long-tems, se rencontrent. L'attention qu'ils donnent à la surprise & à la joie qu'ils ressentent leur fait naître aussi-tôt le langage qu'ils doivent se tenir. Ils se plaignent de la longue absence où ils ont été l'un de l'autre; ils

s'entretiennent des plaisirs dont auparavant ils jouissoient ensemble, & de tout ce qui leur est arrivé depuis leur séparation. On voit facilement comment toutes ces choses sont liées entr'elles & à beaucoup d'autres.

D'autres exemples se présenteront à vous. quand vous aurez occasion de remarquer ce qui arrive dans les cercles. Avec quelque rapidité que la conversation change de sujet, celui qui conserve son sang froid, & qui connoît un peu le caractère de ceux qui parlent, voit presque toujours par quelle liaison d'idées on passe d'une matière à une autre. Je me crois donc en droit de conclure que le pouvoir de réveiller nos perceptions, leurs noms ou leurs circonstances, vient uniquement de la liaison que l'attention a mise entre ces choses & les besoins auxquels elles se rapportent. Détruisez cette liaison, vous détruisez l'imagination & la mémoire.

Le pouvoir de lier nos idées a ses inconvéniens, comme ses avantages. Pour les faire appercevoir sensiblement, je suppose deux hommes; l'un, chez qui les idées n'ont jamais pu se lier; l'autre, chez qui elles se lient avec tant de facilité & tant de force, qu'il n'est plus le maître de les séparer. Le

premier seroit sans imagination & sans mémoire, & n'auroit, par conséquent, l'exercice d'aucune des opérations qui supposent l'une ou l'autre de ces facultés. Il seroit absolument incapable de réflexion; ce sexoit un imbécille. Le second auroit trop de mémoire & trop d'imagination, & cet excès produiroit presque le même effet qu'une entière privation de l'une & de l'autre. Il auroit à peine l'exercice de sa réflexion; ce seroit un sou. Les idées les plus disparates étant fortement liées dans son esprit, par la seule raison qu'elles se sont présentées ensemble, il les jugeroit naturellement liées entr'elles, & les mettroit les unes à la suite des autres, comme de justes conséquences.

Entre ces deux excès on pourroit supposer un milieu, où le trop d'imagination &
de mémoire ne nuiroit pas à ses agrémens.
Peut-être ce milieu est-il si difficile, que les
plus grands génies ne s'y sont encore trouvés
qu'à-peu-près. Selon que différens esprits
s'en écartent, & tendent vers les extrêmités
opposées; ils ont des qualités plus ou moins
incompatibles, puisqu'elles doivent plus ou
moins participer aux extrêmités qui s'excluent
tout-à-fait. Ainsi ceux qui se rapprochent
de l'extrêmité où l'imagination & la mé-

moire dominent, perdent à proportion des qualités qui rendent un esprit juste, conféquent & méthodique; & ceux qui se rapprochent de l'autre extrêmité perdent dans la même proportion des qualités qui concourent à l'agrément. Les premiers écrivent avec plus de grace, les autres avec plus de suite & plus de prosondeur. Mais il est à propos de développer plus en détail les vices & les avantages des liaisons d'idées.

Ces liaisons se sont dans l'imagination de deux manières: quelquesois volontairement, & d'autresois elles ne sont que l'esset d'une impression étrangère. Celles-là sont ordinairement moins fortes, de sorte que nous pouvons les rompre plus facilement: on convient qu'elles sont notre ouvrage. Celles-ci sont souvent si bien cimentées, qu'il nous est impossible de les détruire: on les croit volontiers naturelles. Toutes ont leurs avantages & leurs inconvéniens; mais les dernières sont d'autant plus utiles ou dangereuses, qu'elles agissent sur l'esprit avec plus de vivacité.

Il falloit, par exemple, que la vue d'un précipice où nous sommes en danger de tomber réveillât en nous l'idée de la mort. L'attention ne peut donc manquer à la pre-

mière occasion de former cette liaison; elle doit même la rendre d'autant plus sorte, qu'elle y est déterminée par le motif le plus pressant: la conservation de notre être.

Mallebranche a cru cette liaison naturelle, ou en nous dès la naissance. « L'idée, dit-il, d'une grande hauteur que l'on voit au-dessous de soi, & de laquelle on est en danger de tomber, ou l'idée de quelque grand corps qui est prêt à tomber sur nous & à nous écraser, est naturellement liée avec celle qui nous représente la mort, & avec une émotion des esprits qui nous dispose à la suite & au desir de suir. Cette liaison ne change jamais, parce qu'il est nécessaire qu'elle soit toujours la même, & elle confiste dans une disposition des sibres du cerveau que nous avons dès notre ensance (1) ».

Il est évident que si l'expérience ne nous avoit pas appris que nous sommes mortels, bien loin d'avoir une idée de la mort, nous serions sort surpris à la vue de celui qui mourroit le premier. Cette idée est donc acquise, & Mallebranche se trompe pour avoir cru que ce qui est commun à tous les

<sup>(1)</sup> Recherche de la Ver. liv. 2. c. 3.

hommes est naturel ou né avec nous. Cetté erreur est générale: on ne veut pas s'apper-cevoir que les mêmes sens, les mêmes opérations, & les mêmes circonstances doivent produire par-tout les mêmes essets. On veut absolument avoir recours à quelque chose d'inné, ou de naturel, qui précède l'action des sens, l'exercice des opérations de l'ame, & les circonstances communes.

Si les liaisons d'idées qui se forment en nous, par des impressions étrangères, sont utiles, elles sont souvent dangereuses. Que l'éducation nous accoutume à lier l'idée de honte ou d'infamie à celle de survivre à un affront, l'idée de grandeur d'ame ou de courage à celle de s'ôter soi - même la vie, ou de l'exposer en cherchant à en priver celui de qui on a été offensé; on aura deux préjugés: l'un qui a été le point d'honneur des Romains, l'autre qui est celui d'une partie de l'Europe. Ces liaisons s'entretiennent & se somentent plus ou moins avec l'âge. La force que le tempérament acquiert, les passions auxquelles on devient sujet, & l'état qu'on embrasse, en resserrent ou en coupent les nœuds.

Ces sortes de préjugés étant les premières impressions que nous avons éprouvées, ils

ne manquent pas de nous paroître des principes incontestables. Dans l'exemple que je viens d'apporter, l'erreur est sensible, & la cause en est connue. Mais il n'y a peutêtre personne à qui il ne soit arrivé de faire quelquefois des raisonnemens bisarres, dont on reconnoît enfin tout le ridicule sans pouvoir comprendre comment on a pu en être la dupe un seul instant. Ils ne sont souvent que l'effet de quelque liaison singulière d'idées: cause humiliante pour notre vanité, & que pour cela nous avons tant de peine à appercevoir. Si elle agit d'une manière si secrète qu'on juge des raisonnemens qu'elle fait faire au commun des hommes.

En général les impressions que nous éprouvons dans dissérentes circonstances, nous sont associer des idées que nous ne sommes plus maîtres de séparer. On ne peut, par exemple, fréquenter les hommes, qu'on ne lie insensiblement les idées de certains tours d'esprit & de certains caractères avec les sigures qui se remarquent davantage. Voilà pourquoi les personnes qui ont de la physionomie nous plaisent ou nous déplaisent plus que les autres: car la physionomie n'est qu'un assemblage de traits auxquels nous avons associé des idées qui ne se réveillent point sans être accompagnées d'agrément ou de dégoût. Il ne faut donc pas s'étonner si nous sommes portés à juger les autres d'après leur physionomie, & si quelquesois nous sentons pour eux au premier abord de l'éloignement ou de l'inclination.

Par un effet de ces associations nous nous prévenons souvent jusqu'à l'excès en faveur de certaines personnes, & nous sommes tout-à-fait injustes par rapport à d'autres. C'est que tout ce qui nous frappe dans nos amis, comme dans nos ennemis, se lie naturellement avec les sentimens agréables ou désagréables qu'ils nous font éprouver; & que, par conséquent, les désauts des uns empruntent toujours quelqu'agrément de ce que nous remarquons en eux de plus aimable, ainsi que les meilleures qualités des autres nous paroissent participer à leurs vices. Par-là ces liaisons influent infiniment sur toute notre conduite. Elles entretiennent notre amour ou notre haine, fomentent notre estime ou notre mépris, excitent notre reconnoissance ou notre ressentiment, & produisent ces sympathies, ces antipathies & tous ces penchans bisarres dont on a quelquefois tant de peine à rendre raison,

Descartes conserva toujours du goût pour les yeux louches, parce que la première personne qu'il avoit aimée avoit ce désaut.

Locke a fait voir le plus grand danger des associations d'idée, lorsqu'il a remarqué qu'elles sont l'origine de la solie. « Un homme dit-il (1), fort sage & de très-bon sens en toute autre chose, peut être aussi sou sur un certain article, qu'aucun de ceux qu'on renserme aux petites maisons, si par quelque violente impression qui se soit faite subitement dans son esprit, ou par une longue application à une espèce particulière de pensées, il arrive que des idées incompatibles soient jointes si sortement ensemble dans son esprit, qu'elles y demeurent unies ».

Pour comprendre combien cette réslexion est juste, il sussit de remarquer que par la physique l'imagination & la solie ne peuvent dissérer que du plus au moins. Tout dépend de la vivacité des mouvemens qui se sont dans le cerveau. Dans les songes, par exemple, les perceptions se retracent si vivement, qu'au réveil on a quelquesois de la peine à reconnoître son erreur. Voilà cer-

<sup>(1)</sup> Liv. 2. c. 11 f. 13. Il répète à-peu-près la même chose c. 13. f. 4. du même liv.

46

tainement un moment de folie, & il est évident qu'on resteroit sou, si les mouvemens du cerveau, qui ont produit cette illusion, continuoient à être les mêmes. Cet esset peut être produit d'une manière plus lente.

Il n'y a, je pense, personne qui, dans des momens de désœuvrement, n'imagine quelque roman dont il se fait le héros. Ces fictions, qu'on appelle châteaux en Espagne, n'occasionnent, pour l'ordinaire, dans le cerveau que de légères impressions, parce qu'on s'y livre peu, & qu'elles sont bientôt dissipées par des objets plus réels, dont on est obligé de s'occuper. Mais qu'il survienne quelque sujet de trissesse qui nous fasse éviter nos meilleurs amis, & prendre en dégoût tout ce qui nous a plu, alors, livrés à tout notre chagrin, notre roman favori sera la seule idée qui pourra nous en distraire. Nous nous endormirons en bâtissant ce château, nous l'habiterons en songe; & enfin quand la disposition du cerveau sera insensiblement parvenue à être la même que si nous érions en effet ce que nous avons feint, nous prendrons à notre réveil toutes nos chimères pour des réalités. Il se peut que la folie de cet Athénien, qui croyoit

que tous les vaisseaux qui entroient dans le Pirée étoient à lui, n'ait pas eu d'autre cause.

Cette explication peut faire connoître combien la lecture des romans est dangereuse pour les jeunes personnes du sexe dont le cerveau est fort tendre. Leur esprit, que l'éducation occupe ordinairement trop peu, saisit avec avidité des sictions qui slattent des passions naturelles à leur âge. Elles y trouvent des matériaux pour les plus beaux châteaux en Espagne: elles les mettent en œuvre avec d'autant plus de plaisir, que l'envie de plaire & les galanteries qu'on leur fait sans - cesse les entretiennent dans ce goût. Alors il ne faut peut-être qu'un léger chagrin pour tourner la tête à une jeune fille, lui persuader qu'elle est Angélique, ou telle autre héroine qui lui a plu, & lui faire prendre pour des Médors tous les hommes qui l'approchent.

Il y a des ouvrages faits dans des vues bien différentes qui peuvent avoir de pareils inconvéniens. Je veux parler de certains livres de dévotion, écrits par des imaginations fortes & contagieuses. Ils sont capables de tourner quelquesois le cerveau d'une semme, jusqu'à lui saire croire qu'elle a des

visions, qu'elle s'entretient avec des anges, ou que même elle est déja dans le ciel avec eux. Il seroit bien à souhaiter que les jeumes personnes des deux sexes fussent toujours éclairées dans ces sortes de lectures par des directeurs qui connoîtroient la trempe de leur imagination.

Des solies comme celles que je viens d'exposer sont reconnues de tout le monde. Il y a d'autres égaremens, auxquels on ne pense pas à donner le même nom; cependant tous ceux qui ont leur cause dans l'imagination devroient être mis dans la même classe. En ne déterminant la folie que par la conséquence des erreurs, on ne sauroit fixer le point où elle commence. Il la faut donc faire consister dans une imagination qui, sans qu'on soit capable de le remarquer, associe des idées d'une manière toutà fait subordonnée, & influe quelquesois dans nos jugemens, ou dans notre conduite. Cela étant, il est vraisemblable que personne n'en sera exempt : le plus sage ne différera du plus fou que parce que, heureusement, les travers de son imagination n'auront pour objet que des choses qui entrent peu dans le train ordinaire de la vie, & qui le mettent moins visiblement en contradiction avec

se reste des hommes. En esset, où est celui que quelque passion favorite n'engage pas constamment, dans de certaines rencontres, à ne se conduire que d'après l'impression forte que les choses font sur son imagination, & ne fasse pas retomber dans les mêmes fautes? Observez sur-tout un homme dans ses projets de conduite; car c'est-là l'écueil de la raison pour le grand nombre. Quelle prévention, quel aveuglement, même dans celui qui a le plus d'esprit! Que le peu de succès lui fasse reconnoître combien il a eu tort, il ne se corrigera pas : la même imagination qui l'a séduit le séduira encore: vous le verrez sur le point de commettre une faute semblable à la première; vous la lui verrez commettre, & vous ne le ferez pas convenir de son tort.

Les impressions qui se sont dans les cerveaux froids s'y conservent long-tems. Ainsi les personnes dont l'extérieur est composé & résiéchi n'ont d'autre avantage, si c'en est un, que de garder constamment les mêmes travers. Par-là leur solie, qu'on ne soupçonnoit pas au premier abord, n'en devient que plus aisée à reconnoître pour ceux qui les observent quelque tems. Au contraire, dans les cerveaux où il y a beaucoup de seu & beaucoup d'activité, les imapressions s'essacent, se renouvellent, les solies se succèdent. A l'abord on voit bien que l'esprit d'un homme a quelques travers: mais il en change avec tant de rapidité, qu'on peut à peine remarquer de quelle espèce ils sont.

Le pouvoir de l'imagination est sans bornes: elle diminue ou même dissipe nos peines, & peut seule donner aux plaisirs l'assaisonnement qui en fait tout le prix. Mais
quelquesois c'est l'ennemi le plus cruel que
nous ayons: elle augmente nos maux, nous
en donne que nous n'avions pas, & sinit
par nous porter le poignard dans le sein.

Pour rendre raison de ces essets, il sussit de considérer que les sens agissant sur l'organe de l'imagination, cet organe réagit sur les sens; & que sa réaction est plus vive, parce qu'il ne réagit pas avec la seule sorce que suppose la perception qu'il reçoit, mais avec les sorces réunies de toutes celles qui sont étroitement liées à cette perception, & qui, pour cette raison, n'ont pu manquer de se réveiller. Celas étant, il n'est pas dissicile de comprendre les essets de l'imagination: venons à des exemples.

La perception d'une douleur reveille dans

58

mon imagination toutes les idées avec lesquelles elle a une liaison étroite. Je vois le danger, la frayeur me saisit, j'en suis abattu, mon corps résiste à peine, ma douleur devient plus vive, mon accablement augmente; & il se peut que, pour avoir eu l'imagination frappée, une maladie légère dans ces commencemens me conduise au tombeau.

Un plaisir que j'ai recherché retrace également toutes les idées agréables auxquelles il peut être lié. L'imagination renvoie aux sens plusieurs perceptions pour une qu'elle reçoit, & elle écarte ce qui pourroit m'enlever aux sentimens que j'éprouve. Dans cet état, tout entier aux perceptions qui me viennent par les sens, & à celle que l'imagination reproduit, je goûte les plaisirs les plus viss. Qu'on arrête l'action de mon imagination, je sors aussi-tôt comme d'un enchantement; j'ai sous les yeux les objets auxquels j'attribuois mon bonheur; je les cherche, & je ne les vois plus.

Par cette explication on conçoit que les plaisirs de l'imagination sont tout aussi réels & tout aussi physiques que les autres, quoique on dise communément le contraire. Je n'apporte plus qu'un exemple.

Un homme tourmenté par la goutte, &

C 2

qu'il s'y attendoit le moins, un fils qu'il croyoit perdu: plus de douleur. Un instant après le seu se met à sa maison, plus de soi-blesse; il est déjà hors de danger quand on songe à le secourir. Son imagination, subitement & vivement frappée, réagit sur toutes les parties de son corps, & y produit la révolution qui le sauve.

## CHAPITRE VI.

De la nécessité des signes.

L'ARITHMÉTIQUE sournit un exemple bien sensible de la nécessité des signes. Si après avoir donné un nom à l'unité, nous n'en imaginions pas successivement pour toutes les idées que nous sormons par la multiplication de cette première, il nous seroit impossible de faire aucun progrès dans la connoissance des nombres. Nous ne discernons disférentes collections, que parce que nous avons des chiffres qui sont eux-mêmes sort distincts. Otons ces chifres, ôtons tous tous les signes en usage, & nous nous appercevrons qu'il nous est impossible d'en conserver les idées. Peut-on seulement saire

33

la notion du plus petit nombre, si l'on ne considère pas plusieurs objets dont chacun soit comme le signe auquel on attache l'unité. Pour moi, je n'apperçois les nombres deux ou trois, qu'autant que je me représente deux ou trois objets dissérens. Si je passe au nombre quatre, je suis obligé, pour plus de facilité, d'imaginer deux objets d'un côté & deux de l'autre : à celui de six, je ne puis me dispenser de les distribuer deux à deux, ou trois à trois, & si je veux aller plus loin, il me faudra bientôt considérer plusieurs unités comme une seule, & les réunir pour cet esset à un seul objet.

Locke (1) parle de quelques Américains qui n'avoient point d'idées du nombre mille si parce qu'en effet ils n'avoient imaginé des noms que pour compter jusqu'à vingt. J'ajoute qu'ils auroient eu quelque difficulté à s'en faire du nombre vingt-un. En voici la raison.

Par la nature de notre calcul, il suffit d'avoir des idées des premiers nombres pour être en état de s'en faire de tous ceux qu'on peut déterminer. C'est que les premiers signes étant donnés, nous avons des règles pour en inventer d'autres. Ceux qui ignoreroiens

<sup>(1)</sup> L. 2. c. 16. Il dit qu'il s'est entretenu avec eux.

cette méthode au point d'être obligés d'attatent cher chaque collection à des signes qui n'autoient point d'analogie entr'eux, n'auroient aucun secours pour se guider dans l'invention des signes. Ils n'auroient donc pas la même facilité que pour se faire de nouvelles idées. Tel étoit vraisemblablement le cas de ces Américains. Ainsi non-feulement ils n'avoient point d'idée du nombre mille, mais même il ne leur étoit pas aisé de s'en faire immédiatement au-dessus de vingt. (1)

Le progrès de nos connoissances dans les nombres vient donc uniquement de l'exactitude avec laquelle nous avons ajouté l'unité à elle-même, en donnant à chaque progression un nom qui la fait distinguer de celle qui la précède & de celle qui la suit. Je sais que cent est supérieur d'une unité à quatrevingt-dix-neuf, & inférieur d'une unité à cent-un, parce que je me souviens que ce sont-là trois signes que j'ai choisis pour désigner trois nombres qui se suivent.

<sup>(1)</sup> On ne peut plus douter de ce que j'avance ici, depuis la relation de M. de la Condamine. Il parle (page 67) d'un peuple qui n'a d'autre signe pour exprimer le nombre trois que celui-ci poellartarrorincourac. Ce peuple ayant commencé d'une manière aussi peu commode, il ne lui étoit pas aisé de compter au-delà. On ne doit donc pas avoir de la peine à comprendre que ce fussent-là, comme on l'assure, les pornes de son arithmétique.

Il ne faut pas se faire illusion, en s'imaginant que les idées des nombres, séparés de leurs signes, soient quelque chose de clair & de déterminé (1). Il ne peut rien y avoir qui réunisse dans l'esprit plusieurs unités, que le nom même auquel on les a attachées. Si quelqu'un me demande ce que c'est que mille; que puis je répondre, sinon que ce mot fixe dans mon esprit une certaine collection d'unités? S'il m'interroge encore sur cette collection, il est évident qu'il m'est impossible de la lui faire appercevoir dans toutes ses parties. Il ne me reste donc qu'à lui présenter successivement tous les noms qu'on a inventés pour signifier les progressions qui le précèdent. Je dois lui apprendre à ajouter une unité à une autre, & à les réunir par le signe deux; une troissème aux deux précédentes, & à les attacher au signe trois; & ainsi de suite jusqu'à dix, que je fais considérer comme une unité. Cette unité composée, prise elle-même dix fois, le conduit à une unité qui est plus composée en-

<sup>(1)</sup> Mallebranche a pensé que les nombres qu'apperçoit l'entendement pur, sont quelque chose de bien supérieur à ceux qui tombent sous les sens. St. Augustin (dans ses Confessions), les Platoniciens & tous les Partisans des idées innées, ont été dans le même préjugé.

core, & que je fixe dans sa mémoire par le signe cent. Ainsi de dixaines en dixaines il s'élève à mille, ou à tout autre nombre.

Qu'on cherche ensuite ce qu'il y aura de clair dans son esprit, on y trouvera trois choses: l'idée de l'unité; celle de l'opération par laquelle il a ajouté plusieurs sois l'unité à elle-même; enfin le souvenir d'avoir imaginé les fignes dans l'ordre que je viens d'exposer. Ce n'est certainement ni par l'idée de l'unité, ni par celle de l'opération qui l'a multipliée, qu'est déterminé le nombre mille; car ces choses se trouvent également dans toutes les autres. Mais puisque le signe mille n'appartient qu'à cette collection, c'est lui seul qui la détermine & qui la distingue. On n'en a donc l'idée que parce qu'on peut retrograder, en considérant que mille est une unité composée de dix unités de dixaines, & que dix est une unité composée de dix unités simples.

Il est donc hors de doute que quand un homme ne voudroit calculer que pour lui, il seroit autant obligé d'inventer des signes, que s'il vouloit communiquer ses calculs. Mais pourquoi ce qui est vrai en arithmétique, ne le seroit il pas dans les autres sciences? Pourrions-nous jamais réstéchir

sur la métaphysique & sur la morale, si nous n'avions inventé des signes pour sixer nos idées, à mesure que nous avons sormé de nouvelles collections? Les mots ne doivent-ils pas être aux idées de toutes les sciences, ce que sont les chissres aux idées de l'arithmétique? Il est vraisemblable que l'ignorance de cette vérité est une des causes de la confusion qui règne dans les ouvrages de métaphysique & de morale. Il faut la mettre dans son jour.

L'esprit est si borné, qu'il ne peut pas se retracer une grande quantité d'idées pour en faire tout-à-la-sois le sujet de sa résse-xion. Cependant il est souvent nécessaire qu'il en considère plusieurs ensemble: c'est ce qu'il sait lorsque, réunissant plusieurs idées sous un signe, il les envisage comme si, toutes ensemble, elles n'en sormoient qu'une seule.

Il y a deux cas où nous rassemblons des idées simples sous un seul signe: nous le saisons sur des modèles ou sans modèles.

Je trouve un corps, & je vois qu'il est étendu, siguré, divisible, solide, dur, capable de mouvement & de repos, jaune, susible, ductile, malléable, sort pesant, sixe, qu'il a la capacité d'être dissout dans l'eau régale, &c. Il est certain que si je ne puis

pas donner tout-à la-fois à quelqu'un une idée de toutes ces qualités, je ne saurois me les rappeler à moi-même, qu'en les faisant passer en revue devant mon esprit. Mais si, re pouvant les embrasser toutes ensemble, je voulois ne penser qu'à une seule, par exemple, à la couleur, une idée aussi incomplète me · seroit inutile, & me feroit souvent confondre ce corps avec ceux qui lui ressemblent par cet endroit. Pour sortir de cet embarras, j'invente le mot or, & je m'accoutume à lui attacher toutes les idées dont j'ai fait le dénombrement. Quand par la suite je penserai à l'or, je n'appercevrai donc que ce son or, & le souvenir d'y avoir lié une certaine quantité d'idées simples que je ne puis reveiller tout-à-la-fois, mais que j'ai vu co-exister dans un même sujet, & que je rappelerai les unes après les autres, quand je le souhaiterai.

Nous ne pouvons donc réfléchir sur les substances, qu'autant que nous avons des signes qui déterminent le nombre & la variété des propriétés que nous y avons remarquées, & que nous voulons réunir dans des idées complexes, comme nous les réunissons hors de nous dans des sujets. Qu'on oublie pour un moment tous ces

59

signes, & qu'on essaie d'en rappeler les idées, on verra que les mots, ou d'autres signes équivalens, sont d'une si grande nécessité, qu'ils tiennent, pour ainsi dire, dans notre esprit, la place que les sujets occupent au-dehors. Comme les qualités des choses ne coexisteroient pas hors de nous, sans des sujets où elles se réunissent, leurs idées ne coexisteroient pas dans notre esprit sans des signes où elles se réunissent également.

La nécessité des signes est encore bien sensible dans les idées complexes que nous formons sans modèles, c'est-à-dire, dans les idées que nous nous fai ons des êtres moraux. Quand nous avons rassemblé des idées que nous ne voyons nulle part réunies, qu'est-ce qui en fixeroit les collections, si nous les attachions à des mots qui sont comme des liens qui les empêchent de s'échapper ? Si vous croyez que les noms vous soient inutiles, arrachez-les de votre mémoire, & essayez de résléchir sur les loix civiles & morales, sur les vertus & les vices, enfin sur toutes les actions humaines; vous reconnoîtrez votre erreur. Vous avouerez que si à chaque combinaison que vous faites, vous n'avez pas des signes pour déterminer

voulu recueillir; à peine aurez-vous fait un pas que vous n'appercevrez plus qu'un cahos. Vous serez dans le même embarras que celui qui voudroit calculer, en disant plusieurs sois un, un, un, & qui ne voudroit pas imaginer des signes pour chaque collection. Cet homme ne se feroit jamais l'idée d'une vingtaine, parce que rien ne pourroit l'assurer qu'il en auroit exactement répété toutes les unités.

C'est donc l'usage des signes qui facilite l'exercice de la réslexion: mais cette faculté contribue à son tour à multiplier les signes, & par-là elle peut tous les jours prendre un nouvel essor. Ainsi les signes & la réslexion sont des causes qui se prêtent des secours mutuels, & qui concourent réciproquement

à leurs progrès.

Si en les considérant dans leurs soibles commencemens, on ne voit pas sensiblement leur influence réciproque, on n'a qu'à les observer dans le point de persection où elles sont aujourd'hui. En esset, combien n'a-t-il pas fallu de réstexion pour sormer les langues, & de quels secours les langues ne sont-elles pas à la réstexion? Il est donc constant qu'on ne peut mieux

augmenter l'activité de l'imagination, l'étendue de la mémoire, & faciliter l'exercice de la réflexion, qu'en s'occupant des objets qui exerçant davantage l'attention, lient ensemble un plus grand nombre de signes & d'idées. Voilà par quel artifice nous développons les facultés de notre ame. C'est alors que nous commençons à entrevoir tout ce dont nous sommes capables. Tant qu'on ne dirige point soi même son attention, l'ame est assujettie à tout ce qui l'environne, & ne possède rien que par une vertu étrangère. Mais si, maître de son attention, comme on l'est sur-tout par l'usage des signes, on la guide selon ses desirs, l'ame alors dispose d'elle-même; elle en tire des idées qu'elle ne doit qu'à elle, & s'enrichit de son propre fond.

L'effet de cette opération est d'autant plus grand, que par elle nous disposons de nos perceptions, à - peu - près comme si nous avions le pouvoir de les produire & de les anéantir. Que parmi celles que j'éprouve actuellement j'en choisisse une, aussi-tôt la conscience en est si vive & celle des autres si soible, qu'il me paroîtra qu'elle est la seule dont j'aie pris connoissance. Qu'un instant après je veuille l'abandonner?

pour m'occuper principalement d'une de celles qui m'affectoient le plus légérement, elle me paroîtra rentrer dans le néant; tandis qu'une autre m'en paroîtra sortir. La conscience de la première, pour parler moins figurément, deviendra si foible, & celle de la seconde si vive, qu'il me semblera que je ne les ai éprouvées que l'une après l'autre. On peut faire cette expérience en considérant un objet fort composé. Il n'est pas douteux qu'on n'ait en même tems conscience de toutes les perceptions que sont naître ses différentes parties disposées pour agir sur les sens: mais on diroit que la réflexion suspend à son gré les impressions qui se font dans l'ame, pour n'en conserver qu'une seule.

La géométrie nous apprend que le moyen le plus propre à faciliter notre réflexion, est de mettre sous les sens les objets mêmes des idées dont on veut s'occuper, parce qu'alors la conscience est plus vive: mais on ne peut pas se servir de cet artifice dans toutes les sciences. Un moyen qu'on emploiera par-tout avec succès, c'est de mettre dans nos méditations de la clarté, de la précision & de l'ordre. De la clarté, parce que plus les signes sont clairs, plus

nous avons conscience des idées qu'ils signifient, & moins, par conséquent, elles nous échappent; de la précision, asin que l'attention moins partagée se sixe avec moins d'esfort; de l'ordre, asin qu'une première idée plus connue, plus samilière prépare notre attention pour celle qui doit suivre.

Il n'arrive jamais que le même homme puisse exercer également sa mémoire, son imagination & sa réflexion sur toutes sortes de matières : c'est que ces opérations dépendent de l'attention comme de leur cause; que celle-ci ne peut s'occuper d'un objet qu'à proportion du rapport qu'il a aux habitudes que nous avons contractées; & que nous ne contractons l'habitude des fignes & des idées qu'ils déterminent, qu'autant que nous sommes intéressés à étudier les choses. Nous ne pouvons donc pas également dans tous les genres nous servir des signes avec la même clarté, la même précision & le même ordre. Cela nous apprend pourquoi ceux qui aspirent à être universels, courent risque d'échouer dans bien des genres. Il n'y a que deux sortes de talens: l'un ne s'acquiert que par la violence qu'on fait aux organes; l'autre est une suite de la facilité qu'ils ont à s'exercer. Celui-ci, appartenant plus à la nature, est plus vif, plus actif, & produit des essets bien supérieurs: celui-là, au contraire, sent l'essort, le travail, & ne s'élève jamais au-dessus du médiocre.

Concluons que pour avoir des idées sur lesquelles nous puissions réstéchir, nous avons besoin d'imaginer des signes qui servent de liens aux dissérentes collections d'idées simples; & que nos notions ne sont exactes, qu'autant que nous avons inventé avec ordre les signes qui les doivent sixer.

Mais malheureusement nous apprenons les mots avant d'apprendre les idées: la raison ne vient qu'après la mémoire; elle ne repasse pas toujours avec soin sur les idées auxquelles on a donné des fignes. D'ailleurs, il y a un grand intervalle entre le tems où l'on commence à cultiver la mémoire d'un enfant, en y gravant bien des mots dont il ne peut encore saisir le vrai sens, & celui où il commence à être capable d'analiser ses notions pour s'en rendre quelque compte. Quand cette opération survient, elle se trouve trop lente pour suivre la mémoire qu'un long exercice a rendu prompte & facile. Quel travail ne seroit-ce pas, s'il falloit qu'elle examinat tous les signes! On les emploie donc tels qu'ils se présentent, & on se contente ordinairement d'en sentir à-peu-près la signification. Aussi tous ceux qui rentreront en eux-mêmes y trouveront-ils grand nombre de mots, auxquels ils ne lient que des idées sort imparsaites: voilà la source de cette multitude d'esprits saux qui inondent la société, & du cahos où se trouvent plusieurs sciences abstraites: cahos que les Philosophes n'ont jamais pu débrouiller, parce qu'aucun d'eux n'en a connu la première cause. Locke est le premier en saveur de qui on peut saire isi une exception.

La vérité que nous venons d'exposet montre combien les ressorts de nos connoissances sont simples & admirables. Voilà l'ame de l'homme avec des sensations & des opérations: comment disposera-t-elle de ces matériaux, des gestes, des sons, des chissres, des lettres? c'est avec des instrumens aussi étrangers à nos idées, que nous les mettons en œuvre pour nous élever aux connoissances les plus sublimes. Les matériaux sont les mêmes chez tous les hommes: mais l'adresse à se servir des signes varie; & de là l'inégalité qui se trouve parmi eux.

Refusez à un esprit supérieur l'usage des caractères : combien de connoissances lui

sont interdites, auxquelles un esprit médiocre atteindroit facilement. Otez-lui encore l'usage de la parole: le sort des muets nous apprend dans quelles bornes étroites vous le rensermez. Ensin enlevez-lui l'usage de toutes sortes de signes; qu'il ne sache pas faire à-propos le moindre geste pour exprimer les pensées les plus ordinaires, vous aurez en lui un imbécille.

Il seroit à souhaiter que ceux qui se chargent de l'éducation des enfans, n'ignorassent pas les premiers ressorts de l'esprit humain. Si un précepteur, connoissant parfaitement l'origine & le progrès de nos idées, n'entretenoit son disciple que des choses qui ont le plus de rapport à ses besoins & à son âge; s'il avoit assez d'adresse pour le placer dans les circonstances les plus propres à se faire des idées précises, & à les sixer par des signes constans; si même en badinant il n'employoit jamais dans ses discours que des mots dont le sens seroit exactement déterminé; quelle netteté, quelle étendue ne donneroit-il pas à l'esprit de son élève! Mais combien peu de pères sont en état de procurer de pareils maîtres à leurs enfans, & combien sont encore plus rares ceux qui seroient propres à remplir leurs

vues! Il est cependant utile de connoître tout ce qui pourroit contribuer à une bonne éducation. Si l'on ne peut pas toujours l'exécuter, peut-être évitera-t-on au moins ce qui y seroit tout-à-sait contraire. On ne devroit, par exemple, jamais embarrasser les enfans par des paralogismes, des sophismes & d'autres mauvais raisonnemens. En se permettant de pareils badinages, on court risque de leur rendre l'esprit confus & même faux. Ce n'est qu'après que leur entendement auroit acquis beaucoup de netteté & de justesse, qu'on pourroit, pour exercer leur sagacité, leur tenir des discours captieux. Je voudrois même qu'on y apportât. assez de précaution pour prévenir tous les inconvéniens. Il me semble encore que l'usage où l'on est de n'appliquer les enfans, pendant les premières années de leurs études, qu'à des choses auxquelles ils ne peuvent rien comprendre, ni prendre aucun intérêt, est peu propre à développer leurs talens (I).

<sup>(1)</sup> L'expérience m'a confirmé dans ces réflexions que je n'aurois pas ajoutées ici, si je ne les avois pas mises dans l'Essai sur l'origine des Connoissances humaines, que je copie en cet endroit, comme en heaucoup d'autres.

## CHAPITRE VII.

Consirmation de ce qui a été prouvé dans le chapitre précédent.

« A Chartres, un jeune homme de 23 à 24 ans, fils d'un artisan, sourd & muet de naissance, commença tout-à-coup à parler, au grand étonnement de toute la ville. On sut de lui que trois ou quatre mois auparavant il avoit entendu le son des cloches, & avoit été extrêmement surpris de cette sensation nouvelle & inconnue. Ensuite il lui étoit sorti une espèce d'eau de l'oreille gauche; & il avoit entendu parfaitement des deux oreilles. Il fut trois ou quatre mois à écouter sans rien dire, s'accoutumant à répéter tout bas les paroles qu'il entendoit, & s'affermissant dans la prononciation & dans les idées attachées aux mots; enfin il se crut en état de rompre le silence, & il déclara qu'il parloit, quoique ce ne fût qu'imparfaitement. Aussitôt des théologiens habiles l'interrogèrent sur son état passé, & leurs questions principales roulèrent sur Dieu, sur l'ame, sur la bonté ou la malice morale des actions. Il ne parut pas avoir poufsé ses pensées jusque là. Quoiqu'il fût né de pa-

69

rens catholiques, qu'il assistat à la messe, qu'il fût instruit à faire le signe de la croix, & à se mettre à genoux dans la contenance d'un homme qui prie, il n'avoit jamais joint à tout cela aucune intention, ni compris celle que les autres y joignent. Il ne savoit pas bien distinctement ce que c'étoit que la mort, & il n'y pensoit jamais. Il menoit une vie purement animale, tout occupé des objets sensibles & présens, & du peu d'idées qu'il recevoit par les yeux. Il ne tiroit pas même de la comparaison de ses idées tout ce qu'il semble qu'il en auroit pu tirer : ce n'est pas qu'il n'eût naturellement de l'esprit, mais l'esprit d'un homme privé du commerce des autres est si peu exercé & si peu cultivé, qu'il ne pense qu'autant qu'il y est indispensablement forcé par les objets extérieurs. Le plus grand fond des idées des hommes est dans leur commerce réciproque ».

Ce fait est rapporté dans les mémoires de l'Académie des Sciences (1). Il eût été à souhaiter qu'on eût interrogé ce jeune homme sur le peu d'idées qu'il avoit quand il étoit sans l'usage de la parole; sur les premières qu'il acquit depuis que l'ouie lui sut

<sup>(1)</sup> Année 1703. p. 18.

objets extérieurs, soit de ce qu'il entendoit dire, soit de sa propre réslexion, pour en saire de nouvelles; en un mot, sur tout ce qui put être à son esprit une occasion de se former. L'expérience sait en nous des progrès si promts, qu'il n'est pas étonnant qu'elle se donne quelques ois pour la nature même: ici au contraire elle sut si lente, qu'il eût été aisé de ne pas s'y méprendre. Mais les théologiens ne voulurent voir dans ce jeune homme que la nature seule; & tout habiles qu'ils étoient, ils ne démêlèrent ni la nature ni l'expérience. Nous n'y pouvons suppléer que par des conjectures.

J'imagine que pendant 23 ans l'ame de ce jeune homme disposoit à peine de son attention. Elle la donnoit aux objets, non pas à son choix, mais selon qu'elle étoit entraînée. Il est vrai qu'élevé parmi les hommes, il en recevoit des secours qui lui faissoient lier quelques-unes de ses idées à des signes. Il n'est pas douteux qu'il ne sût faire connoître par des gestes ses principaux besoins, & les choses qui les pouvoient soulager. Mais comme il manquoit de noms pour désigner celles qui n'avoient pas un si grand rapport à lui, qu'il étoit peu intéressé

à y suppléer par quelqu'autre moyen, & qu'il ne retiroit de dehors aucun secours, il n'y pensoit jamais que quand il en avoit une perception actuelle. Son attention, uniquement attirée par des sensations vives, cessoit avec ses sensations. Il étoit donc borné dans ses jugemens, comme dans ses besoins. Un petit nombre d'objets l'occupoit entièrement, & tous les autres échappoient à son attention. Mais on pourroit demander s'il étoit capable de raisonnement, & jusqu'à quel point.

Raisonner, c'est saisir les rapports par lesquels deux, trois jugemens, ou un plus grand nombre sont liés les uns aux autres. Quand, par exemple, je retire la main à la vue d'un charbon ardent qu'on approche de moi, je juge que ce charbon brûle, qu'il ne me brûlera pas si je m'en éloigne, & que par conséquent je dois retirer la main. Il n'en faut pas même davantage à un logicien pour faire un syllogisme. Je dois éviter; dira-t-il, tout ce qui brûle: or, ce charbon brûle, je dois donc l'éviter. Mais la décomposition de ces jugemens, & la sorme syllogistique ne sont pas le raisonnement; ce n'est qu'une manière de l'énoncer; & dans l'exemple que je viens de rapporter, ce

veloppement est si inutile, qu'il en est ridicule.

Cependant ce même développement devient absolument nécessaire lorsque les raisonnemens sont fort composés: car alors nous ne pouvons plus embrasser d'une simple vue tous les jugemens & tous les rapports qu'ils renferment. Nous en considérons donc séparément les différentes parties; nous les développons l'une après l'autre; nous donnons des fignes à chaque idée, à chaque jugement, à chaque rapport. Par ce moyen nous découvrons peu-à-peu ce que nous ne pourrions pas saisir d'un seul coupd'œil; & cette décomposition, qui est toutà-fait frivole dans un raisonnement simple, de vient solide dans un raisonnement composé, parce qu'elle y est nécessaire. Cependant l'un & l'autre sont l'effet des mêmes opérations: car soit qu'on saissse plusieurs rapports à la première vue, ou qu'on les découvre successivement, on porte, dans l'un & l'autre cas, des jugemens, dont l'un est une conséquence des autres. Quand, par exemple, un géomètre dit, les trois angles d'un triangle sont égaux à deux droits, cette proposition est une conséquence des jugemens dont il a formé sa démonstration; & cette démonstration lui est si familière, qu'il

ne

ne tient qu'à lui de s'en représenter toutes les parties à la-sois. Or, je demande si son esprit ne sait pas alors au même instant toutes les opérations que fait successivement celui d'un élève qui apprend à démontrer cette vérité.

Le jeune homme de Chartres avoit contracté l'habitude de veiller à ses besoins, c'est-à-dire, de juger si les choses lui étoient contraires ou savorables, de conclure s'il devoit les suir ou les éviter, & d'agir en conséquence. Il ne distinguoit pas successivement ces opérations: elles étoient roujours en lui au même instant. Mais la forme qu'elles prennent dans le discours est toutà-sait étrangère à l'essence du raisonnement, & c'est pour avoir consondu ces deux choses que la logique est devenue un art si strivole.

Il est vrai que le raisonnement de ce jeune homme étoit sort borné: il ne raisonnoit point dans ces occasions où l'esprit, ne pouvant tout saisir à-la-sois, est obligé de procéder par ces développemens qu'on ne peut saire sans le secours des signes. Il étoit donc naturel qu'il ne tirât pas de la comparaison de ses idées tout ce qu'il semble qu'il en auroit pu tirer; & il ne nous paroîtroit pas même qu'il en eût pu tirer davantage, si

Tome IV. D

l'habitude où nous sommes de nous aider des signes nous permettoit de remarquer tout ce que nous leur devons. Nous n'aurions qu'à nous mettre à sa place pour comprendre combien il pouvoit acquérir peu de connoissances : mais nous jugeons toujours d'après notre situation.

Borné dans ses raisonnemens, sa réflexion, qui n'avoit pour objet que des sensations vives ou nouvelles, n'influoit point dans la plupart de ses actions, & que fort peu dans les autres. Il ne se conduisoit que par habitude & par imitation, sur-tout dans les choses qui avoient moins de rapport à ses besoins. C'est ainsi que faisant ce que la dévotion de ses parens exigeoit de lui, il n'avoit jamais songé au motif qu'on pouvoit avoir, & ignoroit qu'il dût y joindre une intention. Peut-être même l'imitation étoit-elle d'autant plus exacte, que la réflexion ne l'accompagnoit point; car les distractions doivent être moins fréquentes dans un homme qui sait peu réfléchir.

Il me semble que pour savoir ce que c'est que la vie, ce soit assez d'être & de sentir. Cependant, au hasard d'avancer un paradoxe, je dirai que ce jeune homme en avoit à peine une idée. Pour un être qui ne réstéchit pas;

pour nous-mêmes, dans ces momens où. quoiqu'éveillés, nous ne faisons que végéter, les sensations ne sont que des sensations, &c elles ne deviennent des idées, que lorsque la réflexion nous les fait confidérer comme images de quelque chose. Il est vrai qu'elles guidoient ce jeune homme dans la recherche de ce qui étoit utile à sa conservation, & l'éloignoient de ce qui pouvoit lui nuire : mais il en suivoit l'impression, sans résléchir sur ce que c'étoit que se conserver, ou se laisser détruire. Une preuve de la vérité de ce que j'avance, c'est qu'il ne savoit pas bien distinctement ce que c'étoit que la mort; s'il avoit su ce que c'étoit que la vie, n'auroit-il pas vu aussi distinctement que nous que la mort n'en est que la privation (1)?

L'illustre secrétaire de l'Académie des Sciences a fort bien remarqué que le plus grand fond des idées des hommes est dans leur commerce réciproque. J'ajoute seulement que c'est l'usage des signes qui met ce

<sup>(1)</sup> La mort peut se prendre encore pour le passage se cette vie dans une autre. Mais ce n'est pas là le sens dans lequel il saut ici l'entendre. M. de Fontenelle ayant dit que ce jeune homme n'avoit point d'idée de Dieu, ni de l'ame, il est évident qu'il n'en avoit pas davantage de la mort, prise pour le passage de cette vie dans une autre.

sond en valeur. Ce sont eux qui contribuent au plus grand développement de l'esprit.

Il s'offre cependant une difficulté. Si notre esprit, dira-t-on, ne fixe ses idées que par des signes, nos raisonnemens courent risque de ne rouler souvent que sur des mots, ce qui doit nous jeter dans bien des erreurs.

Je réponds que la certitude des mathématiques lève cette difficulté. Pourvu que nous
déterminions si exactement les idées attachées
à chaque signe, que nous puissions dans le
besoin en faire l'analyse, nous ne craindrons
pas plus de nous tromper que les mathématiciens lorsqu'ils se servent de leurs chissres.
A la vérité, cette objection fait voir qu'il
saut se conduire avec beaucoup de précaution pour ne pas s'engager, comme bien
des philosophes, dans des disputes de mots,
& dans des questions vaines & puériles:
mais par-là elle ne fait que consistmer ce que
j'ai moi-même remarqué.

On peut observer ici avec quelle lenteur l'esprit s'élève à la connoissance de la vérité. Locke en fournit un exemple qui me paroît curieux.

Quoique la nécessité des signes pour les idées des nombres ne lui ait pas échappé, il ne parle pas cependant comme un homme

bien assuré de ce qu'il avance. Sans les signes, dit-il, avec lesquels nous distinguons chaque collection d'unité, à peine pouvons-nous faire usage des nombres, sur-tout dans les combinaisons fort composées (1).

Il s'est apperçu que les noms sont nécessaires pour les idées faires sans modèles, mais
il n'en a pas sais la vraie raison. « L'esprit,

» dit-il, ayant mis de la staison entre les

» parties détachées de ses idées complexes,

» cette union qui n'a aucun sondement par
» ticulier dans la nature, cesseroit, s'il n'y

» avoit quelque chose qui la maintînt (2) ».

Ce raisonnement devoit, comme il l'a fait,

l'empêcher de voir la nécessité des signes

pour les notions des substances: car ces

notions ayant un sondement dans la nature,

c'étoit une conséquence que la réunion de

leurs idées simples se conservât dans l'esprit
sans le secours des mots.

Il faut bien peu de chose pour arrêter les plus grands génies dans leurs progrès: il suffit, comme on le voit ici, d'une légère méprise qui leur échappe dans le moment même qu'ils défendent la vérité. Voilà ce qui a empêché

<sup>(1)</sup> Liv. 2. c. 16. fect. 5.

<sup>(2)</sup> Liv. 3. c. 5. fect. 10.

Locke de découvrir combien les signes sont nécessaires à l'exercice des opérations de l'ame. Il suppose que l'esprit sait des propositions mentales dans lesquelles il joint ou sépare les idées sans l'intervention des mots (1). Il prétend même que la meilleure voie pour arriver à des connoissances, seroit de considérer les idées en elles - mêmes; mais il remarque qu'on le fait sort rarement: tant, dit-il, la coutume d'employer des sons pour des idées a prévalu parmi nous (2). Après ce que j'ai dit, il est inutile que je m'arrête à faire voir combien tout cela est peu exact.

## CHAPITRE VIII.

De la nécessité & des abus des idées générates.

ABSTRAIRE, c'est proprement tirer, séparer une chose d'une autre dont elle saisoit partie: par conséquent les idées abstraites sont des idées partielles séparées de leur tout.

Il y a deux sentimens sur ces idées : les uns les prétendent innées; les autres assurent

or And The

<sup>(1)</sup> Liv. 4. c. 5. fect. 3 s 4, 5., 65 31.5 5 711 (1)

<sup>(2)</sup> Liv. 4. c. 6. fect, 1.

qu'elles sont l'ouvrage de l'esprit. Ceux-là se trompent; ceux-ci sont peu exacts. L'action des sens suffit à la production de quelques idées abstraites; l'esprit concourt avec eux à la production de plusieurs: ensin, aidé de celles qu'il a reçues des sens & de celles auxquelles il a contribué, il en sorme par luimême un grand nombre.

En esset, nos sens décomposent chaque objet. La vue en sépare les couleurs, l'ouie des sons, &c. & notre ame ne reçoit que des idées partielles. Le toucher est le seul sens qui sorme ces collections, où nous trouvons ces idées complexes. C'est lui qui réunit dans dissérens tons ces idées qui viennent à nous séparément.

Ainsi, dans le principe, l'ame ne compose ni ne décompose: elle reçoit séparément les idées que les sens séparent; elle reçoit ensemble celles que le toucher réunit.

Avec la seule vue, on n'a que l'idée abstraite de quelque couleur: avec l'ouïe seule, on n'a que l'idée abstraite de quelque son. Mais si l'on fait usage de la vue, de l'ouïe & du toucher, on a l'idée complexe d'un tout solide, coloré, sonore. Voilà tout l'artisse des idées que nous nous sormons des objets sensibles. Les sens commencent, le concours

D 4

de l'esprit ou de la réflexion survient, & les idées se multiplient.

Quant aux idées abstraites que nous acquétons des opérations de notre ame, il suffit de savoir comment toutes nos facultés spirituelles ne sont que la sensation même qui se transsorme différemment, pour comprendre que les sens nous donnent les idées abstraites d'attention, de comparaison, de jugement, &c. Mais ils ne les donnent qu'autant qu'ils sont aidés par la réstexion de l'esprit.

Toutes nos idées ne sont que dissérentes combinaisons de ces deux premières espèces. Si nous nous bornons à juger des qualités sensibles, que nos sens apperçoivent dans les objets, soit immédiatement, soit par le secouts de quelqu'instrument, nous nous faisons toutes les idées abstraites de mathématique & de physique.

Si nous jugeons par analogie des qualités spirituelles qui appartiennent aux objets, nous découvrons les facultés intérieures des animaux.

Si nous jugeons de la cause par les effets, nous nous élevons par la considération de l'univers à la connoissance de Dieu.

Enfin, si nous considérons toutes nos facultés, relativement à la fin à laquelle nous

connoissons, par la raison, que Dieu nous destine, nous nous formons des idées de religion naturelle, de principes de morale, de vertus, de vices, &c.

C'est dans les idées abstraites, qui sont le fruit de dissérentes combinaisons, qu'on reconnoît l'ouvrage de l'esprit. Ainsi les idées abstraites de couleur, de son, &c. viennent immédiatement des sens; celles des facultés de notre ame sont dues tout-à-la-sois aux sens & à l'esprit; & les idées de la divinité & de la morale appartiennent à l'esprit seul. Je dis à l'esprit seul, parce que les sens n'y concourent plus par eux-mêmes. Ils ont sourni les matériaux, & c'est l'esprit qu'il les met en œuvre.

En faisant des abstractions, nous découvrons des rapports de ressemblance & de:
dissérence entre les objets. De-là les idées
générales, qui ne sont que des idées sommaires, & des expressions abrégées. Triangle,
dit sommairement tous les triangles de quelqu'espèce qu'ils soient. Un nom abstraite
devient une idée générale ou sommaire toutes
les sois qu'il est la dénomination de plusieurs
choses qui ont des qualités communes. Couleur, son, odeur, &c. sont tout-à-la-soiss
idées abstraites, & idées sommaires ou généa-

D)50

rales: idées abstraites, parce que ce sont des idées partielles que nous séparons des objets; idées sommaires, parce que chacune désigne un certain nombre de sensations qui viennent à l'ame par le même organe. C'est sous ce point de vue qu'il saut considérer les idées abstraites & générales: sans quoi on leur donneroit plus de réalité qu'elles n'en ont. Toutes ces idées sont absolument nécessaires. Les hommes étant obligés de parler des choses, selon qu'elles dissèrent ou qu'elles conviennent, il a fallu qu'ils pussent les rapporter à des classes distinguées par des signes.

Mais il faut remarquer que c'est moins par rapport à la manière dont nous les connoissons, que nous en déterminons les genres ou les espèces; ou pour parler un langage plus samilier, que nous les distribuons dans des classes subordonnées les unes aux autres. Voilà pourquoi il y a souvent beaucoup de consus nous encore elles donnent souvent lieu à des disputes frivoles. Si nous avions la vue assez perçante pour découvrir dans les objets un plus grand nombre de propriétés, nous appercevrions bientôt des dissérences entre ceux qui nous paroissent les plus con-

formes, & nous pourrions, en conséquence, les subdiviser en de nouvelles classes. Quoique dissérentes portions d'un même métal soient, par exemple, semblables par les qualités que nous leur connoissons, il ne s'ensuit pas qu'elles le soient par celles qui nous restent à connoître. Si nous savions en faire la dernière analyse, peut-être trouverionsnous autant de dissérence entr'elles, que nous en trouvons maintenant entre des métaux de dissérente espèce.

Ce qui rend les idées générales si nécessaires, c'est la limitation de notre esprit. Dieu n'en a nullement besoin: & sa connoissance infinie comprend tous les individus, & il ne lui est pas plus difficile de penser à tous en même tems, que de penser à un seul. Pour nous, la capacité de notre esprit est remplie, non-seulement lorsque nous ne pensons qu'à un objet, mais même lorsque nous ne le considérons que par quelqu'endroit. C'est pourquoi nous sommes obligés, lorsque nous voulons mettre de l'ordre dans nos pensées, de distribuer les choses en différentes classes.

C'est donc parce que notre intelligence est bornée, que nous faisons des abstractions & que nous généralisons. Mais si dans

D6

les abstractions & dans les idées générales; on se conduit avec méthode, l'ordre suppléera à la limitation de l'esprit. En esset, que ne doit-on pas à l'analyse? C'est elle qui pénètre dans les détails des sciences : elle montre les rapports : elle découvre les principes généraux : & c'est par elle que l'esprit s'élève au dessus des sens, & paroît penser sans leur secours. Or, analyser, c'est décomposer, séparer, c'est-à-dire abstraire.

Locke croit que les bêtes ne sont point d'abstractions, parce qu'il ne voit qu'une persection dans le pouvoir que nous avons d'en sormer: mais cette faculté est un désaut dans son principe. D'ailleurs, pour abstraire,

il suffit d'avoir des sens.

Les bêtes ont donc des idées abstraites, & même des idées générales: mais dans l'impuissance où elles sont de se faire une langue, elles n'ont pas ces expressions abrégées, qui multiplient nos idées à l'infini. Le langage est à l'esprit ce que la statique est au corps: il ajoute à ses forces. L'entendement a ses leviers: avec leur secours il suit, il suspend, il hâte, il soumet la nature; & s'il fait de grandes choses, c'est moins par les forces qui lui sont propres, que par l'art d'employer des forces étrangères.

L'usage de ces forces commence avec les idées sommaires. C'est par ces idées que l'esprit prend son essor, qu'il s'élève, qu'il plane, qu'il redescend pour s'élever plus haut encore: c'est par elles qu'il dispose de ce qu'il connoît pour arriver à ce qu'il ne connoît pas: ensin c'est par elles seules qu'il peut mettre de l'ordre dans ses connoissances. Les idées générales sont précisément dans la mémoire, ce que sont dans un cabinet d'histoire naturelle des tablettes numérotées, sur lesquelles tout est rangé suivant l'ordre des matières.

Cependant si, comme nous l'avons dit, la nécessité de ces idées vient de la limitation de notre esprit; & si ce n'est qu'à sorce de méthode que nous pouvons suppléer à cette limitation, il est à craindre qu'elles ne nous entraînent dans bien des erreurs. Il en est une où les philosophes sont tombés à ce sujet: & elle a eu de grandes suites: ils ont réalisé toutes leurs abstractions, ou les ont regardées comme des êtres qui ont une existence réelle indépendamment de celle des choses (1). Voici je pense

<sup>(</sup>I) Au commencement du donzième siècle les Péripatéticiens sormèrent deux branches; celle des Nominaux & celle des Réalistes. Ceux si soutenoient que les notions

ce qui a donné lieu à une opinion aussi absurde.

Toutes nos premières idées ont été particulières: c'étoient certaines sensations que
nous regardions comme des modifications
de notre être, ou comme les qualités des
objets auxquels nous les rapportons. Or,
toutes ces idées présentent une vraie réalité,
puisqu'elles ne sont proprement que tel ou
tel être modifié de telle ou telle manière. Nous
ne saurions, par exemple, rien appercevoir
en nous, que nous ne regardions comme
à nous, comme appartenant à notre être,
ou comme étant notre être de telle ou telle
saçon: mais parce que notre esprit est trop
borné pour résiéchir en même tems sur un

générales, que l'école appelle nature universelle, relations, formalités & autres, sont des réalités l'istinctes des choses. Ceux là au contraire pensoient qu'elles ne sont que des noms, par où l'on exprime différentes manières de concevoir; à ils s'appuyoient sur ce principe, que la nature ne fait rien en vain. C'étoit fontenir une bonne thèse, par une assez mauvaise raison; car c'étoit couvenir que ces réalités étoient possibles, & que pour les saire exister, il ne salloit que leur trouver quelqu'utilité. Cependant ce principe étoit appelé le rasoir des Nominaux. La dispute entre ces deux sectes sut si vive, qu'on en vint aux mains en Allemagne, & qu'en France Louis El crut devoir défendre la iesture des livres des Nominaux. Ainsi l'autorité servit contre ceux qui avoient raison : l'autorité ne raisonne pas.

grand nombre de modifications, il prend l'une après l'autre celles qu'il voit dans un objet: il les sépare par conséquent de leur être; il leur ôte toute leur réalité. Cependant on ne peut pas résléchir sur rien, car ce seroit proprement ne pas réfléchir. Comment donc ces modifications, prises d'une manière abstraite, séparément de l'être auquel elles appartiennent, & auquel elles ne participent qu'autant qu'elles y sont rensermées, deviendroient-elles l'objet de l'esprit? C'est qu'il continue de les regarder comme des êtres. Accoutumé, toutes les fois qu'il les considère dans leur objet, à les appercevoir avec une réalité dont pour lors elles ne sont pas distinctes, il leur conserve, autant qu'il peut, cette même réalité dans le tems qu'il les distingue de leur sujet. Il se contredit : d'un côté il envisage ces modifications sans aucun rapport à leur être, & elles ne sont plus rien : d'un autre côté, parce que le néant ne peut se saisir, il les regarde comme quelque chose, & continue de leur attribuer cette même réalité avec laquelle il les a d'abord apperçues, quoiqu'elle ne puisse plus leur convenir. En un mot, ces abstractions, quand elles n'étoient que des idées particulières, se sont liées avec

l'idée de l'être, & cette liaison subsiste.

Quelque vicieuse que soit cette contradiction, elle est néanmoins nécessaire. Car si l'esprit est trop limité pour embrasser toutà-la-sois un être & ses modifications, il saudra bien qu'il les distingue, en sormant des idées abstraites; & quoique par - là les modifications perdent toute la réalité qu'elles avoient, il saudra bien encore qu'il leur en suppose, parce qu'autrement il n'en pourroit jamais saire l'objet de sa réslexion.

C'est cette nécessité qui est cause que bien des philosophes n'ont pas soupçonné que la réalité des idées abstraites sût l'ouvrage de l'imagination. Ils ont vu que nous étions sorcés à considérer ces idées comme quelque chose de réel, ils s'en sont tenus là; & n'étant pas remontés à la cause qui nous les sait appercevoir sous cette sausse apparence, ils ont conclu qu'elles sont en esset

des êtres.

On a donc réalisé toutes ces notions, mais plus ou moins, selon que les choses dont elles sont des idées partielles paroissent avoir plus ou moins de réalité. Les idées des modifications ont participé à moins de degrés d'être que celles des substances; & celles des substances finies

en ont encore eu moins que celles de l'être infini (1).

Ces idées réalisées de la sorte ont été d'une fécondité merveilleuse. C'est à elle que nous devons l'heureuse découverte des qualités occultes, des formes substantielles, des qualités intentionnelles; ou, pour ne parler que de ce qui est commun aux modernes, c'est à elle que nous devons ces genres, ces espèces, ces essences & ces différences qui sont tout autant d'êtres qui vont se placer dans chaque substance pour la déterminer à être ce qu'elle est. Lorsque les philosophes se servent de ces mots, être, substance, essence, genre, espèce; il ne faut pas s'imaginer qu'ils n'entendent que certaines collections d'idées simples qui nous viennent par sensation & par réflexion: ils veulent pénétrer plus avant, & voir dans chacun d'eux des réalités spécifiques. Si même nous descendons dans un plus grand détail, & que nous passions en revue les noms des substances, corps, animal, homme, métal, or, argent, &c. tous dévoilent aux yeux des philosophes des êtres cachés au reste des hommes.

<sup>(1)</sup> Descartes lui-même raisonne de la sorte. Med.

Une preuve qu'ils regardent ces mots comme signe de quelque réalité, c'est que, quoiqu'une substance ait souffert quelqu'altération, ils ne laissent pas de demander si elle appartient encore à la même espèce à laquelle elle se rapportoit avant ce changement: question qui deviendroit superflue, s'ils mettoient les notions des substances & celles de leurs espèces dans différentes collections d'idées simples. Lorsqu'ils demandent si de la glace & de la neige sont de l'eau; si un sœtus monstrueux est un homme; si Dieu, les esprits, les corps, ou même le vuide sont des substances: il est évident que la question n'est pas, si ces choses conviennent avec les idées simples, rassemblées sous ces mots, eau, homme, fubstance: elle se résoudroit d'elle-même. Il s'agit de savoir si ces choses renferment certaines essences, certaines réalités qu'on suppose que ces mots, eau, homme, substance signifient; & comme l'on ne sait ce qu'on veut dire, l'on dispute & on ne réfout rien.

Ce préjugé a sait imaginer à tous les philosophes qu'il saut désinir les substances par la dissérence la plus prochaine & la plus propre à en expliquer la nature. Mais nous sommes encore à attendre d'eux un exemple de ces sortes de désinitions. Elles seront toujours désectueuses par l'impuissance où ils sont de connoître les essences; impuissance dont ils ne se doutent pas, parce qu'ils se préviennent pour des idées abstraites qu'ils réalisent, & qu'ils prennent ensuite pour l'essence même des choses.

L'abus des notions abstraites réalisées se montre encore bien visiblement, lorsque les philosophes, non contens d'expliquer à leur manière la nature de ce qui est, ont voulu expliquer la nature de ce qui n'est pas. On les a vu parler des créatures purement possibles, comme des créatures existantes, & tout réaliser, jusqu'au néant d'où elles sont sorties. Où étoient les créatures, a ton demandé, avant que Dieu les eût créées? La réponse est facile: car c'est demander où elles étoient avant qu'elles sussent qu'elles fussent; à quoi, ce me semble, il sussit de répondre qu'elles n'étoient nulle part.

L'idée des créatures possibles n'est qu'une abstraction réalisée, que nous avons sormée en cessant de penser à l'existence des choses, pour ne penser qu'aux autres qualités que nous leur connoissons. Nous avons pensé à l'étendue, à la sigure, au mouvement &

au repos des corps, & nous avons cessé de penser à leur existence. Voilà comment nous nous sommes fait l'idée des corps possibles: idée qui leur ôte toute leur réalité, puisqu'elle les suppose dans le néant; & qui, par une contradiction évidente, la leur conserve, puisqu'elle nous les présente comme quelque chose d'étendu, de siguré, &c.

Les philosophes n'appercevant pas cette contradiction, n'ont pris cette idée que par ce dernier endroit. En conséquence ils ont donné à ce qui n'est point les réalités de ce qui existe: & quelques-uns ont cru résoudre d'une manière sensible les questions les plus épineuses de la création.

« Je crains, dit Locke, que la manière dont on parle des facultés de l'ame n'ait fait venir à plusieurs personnes l'idée confuse d'autant d'agens qui existent distinctement en nous, qui ont dissérentes sonctions & dissérent pouvoirs, qui commandent, obéissent & exécutent diverses choses, comme autant d'êtres distincts; ce qui a produit quantité de vaines disputes, de discours obscurs & pleins d'incertitude sur les questions qui se rapportent à ces dissérens pouvoirs de l'ame ».

Cette crainte est digne d'un sage philoso,

phe; car pourquoi agiteroit-on comme des questions fort importantes: si le jugement appartient à l'entendement ou à la volonté; s'ils sont l'un & l'autre également actifs ou également libres; si la volonté est capable de connoissance, ou si ce n'est qu'une faculté aveugle; si ensin elle commande à l'entendement, ou si celui-ei la guide ou la détermine? Si par entendement & volonté les philosophes ne vouloient exprimer que l'ame envisagée par rapport à certains actes qu'elle produit, ou peut produire; il est évident que le jugement, l'activité & la liberté appartiendroient à l'entendement, ou ne lui appartiendroient pas, selon qu'en parlant de cette faculté, on confidéreroit plus ou moins de ces actes. Il en est de même de la volonté. Il suffit dans ces sortes de cas d'expliquer les termes, en déterminant par des analyses exactes les notions qu'on se fait des choses. Mais les philosophes ayant été obligés de se représenter l'ame par des abstractions, ils en ont multiplié l'être; & l'entendement & la volonté ont subi le sort de toutes les notions abstraites. Ceux même, tels que les Cartésiens, qui ont remarqué expressément que ce ne sont point là des êtres distingués de l'ame, ont agité toutes les questions que je

viens de rapporter. Ils ont donc réalisé ces notions abstraites contre leur intention, & sans s'en appercevoir. C'est qu'ignorant la manière de les analyser, ils étoient incapables d'en connoître les défauts; &, par conséquent, de s'en servir avec toutes les précautions nécessaires.

Les abstractions sont donc souvent des fantômes que les philosophes prennent pour les choses mêmes. Ce qu'ils ont écrit sur l'est pace & sur la durée est encore un exemple.

L'espace pur n'est qu'une abstraction. La marque à laquelle on ne peut méconnoître ces sortes d'idées, c'est qu'on ne peut les appercevoir que par différentes suppositions. Comme elles font parties de quelque notion complexe, l'esprit ne sauroit les former qu'en cessant de penser aux autres idées partielles, auxquelles elles sont unies. C'est à quoi les suppositions l'engagent, quoique d'une matière artificieuse. Lorsqu'on dit, supposez un corps anéanti, & conservez ceux qui l'environnent dans la même discance où ils étoient, au lieu d'en conclurre l'existence de l'espace pur, nous en devrions seulement inférer, que nous pouvons continuer de considérer l'étendue dans le tems que nous ne confidérons plus les autres idées

95 partielles que nous avons du corps. C'est tout ce que peut cette supposition, & celles qui lui ressemblent. Mais de ce que nous pouvons diviser de la sorte nos notions, il ne s'ensuit pas qu'il y ait dans la nature des êtres qui répondent à chacune de nos idées partielles. Il est à craindre que ce ne soit ici qu'un effet de l'imagination qui, ayant feint qu'un corps est anéanti, est obligé de feindre un espace entre les corps environnans: il se peut qu'elle ne se fasse une idée abstraite d'espace, que parce qu'elle conserve l'étendue même des corps, qu'elle suppose rentrés dans le néant. Ce n'est pas que je prétende que cet espace n'existe pas je veux seulement dire que l'idée que nous nous en formons n'en démontre pas l'existence.

Il en est de même de l'idée de la durée. Ce n'est qu'une abstraction: c'est d'après la succession de nos idées, que nous représentons la durée des choses qui sont hors de nous. Tout prouve donc que nous ne connoissons ni la nature de l'espace, ni celle de la durée. Mais le grand désaut des abstractions réalisées, c'est de nous persuader que nous n'ignorons rien.

Je ne sais si, après ce que je viens de dire,

on pourra enfin abandonner toutes ces abftractions réalisées: plusieurs raisons me sont appréhender le contraire. 1°. Il saut se souvenir que nous avons dit que les noms des substances tiennent dans notre esprit la place que les sujets occupent hors de nous: ils y sont le lien & le soutien des idées simples, comme au dehors les sujets le sont des qualités. Voilà pourquoi nous sommes toujours tentés de les rapporter à ce sujet, & de nous imaginer qu'ils en expriment la réalité même.

En second lieu, je remarquerai que nous pouvons connoître toutes les idées simples qui entrent dans les notions que nous formons sans modèle. Or l'essence d'une chose étant, selon les philosophes, ce qui la constitue ce qu'elle est, c'est une conséquence que nous puissions dans ces occasions avoir des idées des essences: aussi leur avons-nous donné des noms. Par exemple, celui de justice signifie l'essence du juste, celui de sagesse l'essence du sage, &c. C'est peutêtre là une des raisons qui ont fait croire aux scholastiques que, pour avoir des noms qui exprimassent les essences des substances, ils n'avoient qu'à suivre l'analogie du langage, & ils ont fait les mots de corporeité, d'animalité, & d'humanité, pour désigner les

les essences du corps, de l'animal & de l'homme. Ces termes leur étant devenus samiliers, il est bien difficile de leur per-suader qu'ils sont vuides de sens.

En troisième lieu, il n'y a que deux moyens de se servir des mots: s'en servir après avoir fixé dans son esprit toutes les idées simples qu'ils doivent signisser, ou seulement après les avoir supposés signes de la réalité même des choses. Le premier moyen est, pour l'ordinaire, embarrassant, parce que l'usage n'est pas toujours assez décidé. Les hommes voyant les choses différemment, selon l'expérience qu'ils ont acquise, il est difficile qu'ils s'accordent sur le nombre & sur la qualité des idées de bien des noms. D'ailleurs, lorsque cet accord se rencontre, il ne sera pas toujours aisé de saisir dans sa juste étendue le sens d'un terme: pour cela il faudroit du tems, de l'expérience & de la réflexion. Il est bien plus commode de supposer dans les choses une réalité dont on regarde les mots comme les véritables signes : d'entendre par ces mots, homme, animal, &c. une entité qui détermine & distingue ces choses, que de faire attention à toutes les idées simples qui peuvent leur appartenir. Cette voie satisfait toute

E

à-la-fois notre impatience & norre curiosité: Peut-être y a-t-il peu de personnes, même parmi celles qui ont le plus travaillé à se défaire de leurs préjugés, qui ne sentent quelque penchant à rapporter tous les noms des substances à des réalités inconnues. Cela paroît même dans des cas où il est facile d'éviter l'erreur, parce que nous savons bien que les idées que nous réalisons ne font pas de véritables êtres; je veux parler des êtres moraux, tels que la gloire, la guerre, la renommée, auxquels nous n'avons donné la dénomination d'être, que parce que dans les discours les plus sérieux, comme dans les conversations les plus familières, nous les imaginons sous cette idée.

C'est-là certainement une grande source d'erreurs. Il sussit d'avoir supposé que les mots répondent à la réalité des choses pour les consondre avec elles, & pour conclure qu'ils en expliquent parsaitement la nature. Voilà pourquoi celui qui fait une question, & qui s'informe ce que c'est que tel ou tel corps, croit, comme Locke le remarque, demander quelque chose de plus qu'un nom, & que celui qui lui répond, c'est du ser, croit aussi lui apprendre quelque chose de plus. Mais avec un tel jargon, il n'y

a point d'opinion, quelqu'intelligible qu'elle puisse être, qui ne se soutienne: il ne saut plus s'étonner de la vogue des différentes sectes.

Il est donc bien important de ne pas réaliser nos abstractions. Pour éviter cet inconvénient, je ne connois qu'un moyen, c'est de savoir développer dès l'origine la génération de toutes nos notions abstraites. Ce moyen a été inconnu aux Philosophes, & c'est en vain qu'ils ont tâché d'y suppléer par des définitions. La cause de leur ignorance à cet égard, c'est le préjugé où ils ont toujours été, qu'il falloit commencer par les idées générales: car, lorsqu'on s'est désendu de commencer par les particulières, il n'est pas possible d'expliquer les plus abstraites qui en tirent leur origine. En voici un exemple.

Après avoir défini l'impossible, par ce qui implique contradiction (1); le possible, par ce qui ne l'implique pas; & l'être, par ce qui peut exister, on n'a pas su donner d'autre définition de l'existence, sinon qu'elle est le complément de la possibilité. Mais je demande si cette définition présente quelque idée,

<sup>(</sup>I) Wolf.

& si l'on ne seroit pas en droit de jeter sur elle le ridicule qu'on a donné à quelques-unes de celles d'Aristote.

Si le possible est ce qui n'implique pas contradiction, la possibilité est la non implication de contradiction. L'existence est donc le complément de la non-explication de contradiction. Quel langage! en observant mieux l'ordre naturel des idées, on auroit vu que la notion de la possibilité ne se sorme que d'après celle de l'existence.

Je pense qu'on n'adopte ces sortes de désinitions, que parce que, connoissant d'ailleurs la chose désinie, on n'y regarde pas de si près. L'esprit qui est frappé de quelque clarté la leur attribue, & ne s'apperçoit pas qu'elles sont inintelligibles. Cet exemple fait voir combien il est important de substituer toujours des analyses aux désinitions des philosophes. Je crois même qu'on devroit porter le scrupule jusqu'à éviter de ce servir des expressions dont ils paroissent le plus jaloux.

L'abus en est devenu si familier, qu'il est difficile, quelque soin qu'on se donne, qu'elles ne fassent mal saisir une pensée au commun des lecteurs. Locke en est un exemple. Il est vrai qu'il n'en fait pour l'ordinaire que des applications fort justes: mais on l'entendroit dans bien des endroits avec plus de facilité, s'il les avoit entièrement bannies de son style. Je n'en juge au reste que par la traduction.

Ces détails font voir quelle est l'influence des idées abstraites. Si leurs défauts ignorés ont fort obscurci toute la métaphysique, aujourd'hui qu'ils sont connus, il ne tiendra qu'à nous d'y remédier:

## CHAPITRE IX.

Des principes généraux & la synthèse.

I l'acilité d'abstraire & de décomposer a introduit de bonne heure l'usage des propositions générales. On ne put être long-tems sans s'appercevoir qu'étant le résultat de plusieurs connoissances particulières, elles sont propres à soulager la mémoire, & à donner de la précision au discours. Mais elles dégénérèrent bientôt en abus, & donnèrent lieu à une manière de raisonner sort imparsaite. En voici la raison.

Les premières découvertes dans les sciences ont été si simples & si faciles, que les hommes les ont saites sans le secours d'aucune mé-

E 3

thode. Ils ne purent même imaginer des règles, qu'après avoir fait des progrès qui les ayant mis dans la situation de remarquer comment ils étoient arrivés à quelques vérités, leur firent connoître comment ils pouvoient parvenir à d'autres. Ainsi ceux qui firent les premières découvertes, ne purent montrer quelle route il falloit prendre pour les suivre, puisqu'eux-mêmes ils ne savoient pas encore quelle route ils avoient tenue. Il ne resta d'autres moyens pour en montrer la certitude, que de faire voir qu'elles s'accordoient avec les propositions générales que personne ne révoquoit en doute. Cela fit croire que ces propositions étoient la vraie source de nos connoissances. On leur donna en conséquence le nom de principes: & ce fut un préjugé généralement reçu, & qui l'est encore, qu'on ne doit raisonner que par principes (1). Ceux qui découvrirent de nouvelles vérités, crurent, pour donner une plus grande idée de leur pénétration, devoir faire un mystère de la méthode qu'ils

<sup>(1)</sup> Je n'entends point ici par principes, des observations confirmées par l'expérience. Je prends ce mot dans le sens ordinaire aux philosophes, qui appellent principes les propositions générales & abstraites sur lesquelles ils bistissent leurs systèmes.

avoient suivie. Ils se contentèrent de les exposer par le moyen des principes généralement adoptés; & le préjugé reçu s'accréditant de plus en plus, sit naître des systèmes sans nombre.

L'inutilité & l'abus des principes paroît sur-tout dans la synthèse: méthode où il semble qu'il soit désendu à la vérité de paroître qu'elle n'ait été précédée d'un grand nombre d'axiomes, de définitions & d'autres propositions prétendues sécondes. L'évidence des démonstrations mathématiques, & l'approbation que tous les savans donnent à cette manière de raisonner, suffiroient pour persuader que je n'avance qu'un paradoxe insoutenable. Mais il n'est pas difficile de faire voir que ce n'est point à la méthode synthétique que les mathématiques doivent leur certitude. En effet, si cette science avoit été susceptible d'autant d'erreurs, d'obscurités & d'équivoques que la métaphysique, la synthèse auroit été tout-à-fait propre à les entretenir & à les multiplier de plus en plus; & si les idées des mathématiciens sont exactes, c'est qu'elles sont l'ouvrage de l'analyse. La méthode que je blâme, peu propre à corriger un principe vague, une notion mal déterminée, laisse subsister tous

les vices d'un raisonnement, ou les cache sous les apparences d'un grand ordre, qui est aussi superflu qu'il est sec & rebutant. Je renvoie pour s'en convaincre aux ouvrages de métaphysique, de morale & de théoriogie, où l'on a voulu s'en fervir (1).

Il suffit de considérer qu'une proposition générale n'est que le résultat de nos connoissances particulières, pour s'appercevoir qu'elle ne peut nous faire descendre qu'aux connoissances qui nous ont élevés jusqu'à elle, ou qu'à celles qui auroient également pu nous en frayer le chemin. Par conséquent, bien loin d'en être le principe, elle suppose qu'elles sont toutes connues par d'autres moyens, ou que du moins elles peuvent l'être. En esset, pour exposer la vérité avec l'étalage des principes que de-

<sup>(1)</sup> Descartes, par exemple, a-t-il répandu plus de jour sur ses méditations métaphysiques, quand il a voulu les démontrer selon les règles de cette méthode? Peut-on mouver de plus mauvaises démonstrations que celles de Spinosa? Je pourrois encore citer Mallebranche, qui s'est quelquesois servi de la sinthèse: Arnaud qui en fait usage dans un assez mauvais traité sur les idées & ailleurs; l'auteur de l'action de Dieu sur les créatures, & plusieurs autres. On diroit que ces écrivains se sont imaginés que pour démontrer géométriquement, ce soit assez de mettre dans un certain ordre les différentes parties d'un raisonnement, sous les titres d'axiomes, de désinitions, de demandes, &c.

DE PENSER. TOF mande la synthèse, il est évident qu'il faut déjà en avoir connoissance. Cette méthode, propre tout-au-plus à démontrer d'une manière fort abstraite des choses qu'on pourroit prouver d'une manière bien plus simple; éclaire d'autant moins l'esprit qu'elle cache la route qui conduit aux découvertes. Il est. même à craindre qu'elle n'en impose, en donnant de l'apparence aux paradoxes les plus faux; parce qu'avec des propositions détachées, & souvent fort éloignées les unes des autres, il est aisé de prouver tout ce qu'on veut, sans qu'il soit facile d'appercevoir par où un raisonnement pèche: on en peut trouver des exemples en métaphysique. Enfin elle n'abrège pas, comme on se l'imagine communément; car il n'y a point d'auteurs qui tombent dans des redires plus fréquentes, & dans des détails plus inutiles que ceux qui s'en servent.

Il me semble, par exemple, qu'il sussit de résléchir sur la manière dont on se fait l'idée d'un tout & d'une partie, pour voir évidemment que le tout est plus grand que sa partie. Cependant plusieurs géomètres modernes, après avoir blâmé Euclide, parce qu'il a négligé de démontrer ces sortes de propositions, entreprennent d'y suppléer. En

106

esset, la synthèse est trop scrupuleuse pour laisser rien sans preuve: voici comment un géomètre a la précaution de prouver que le tout est plus grand que sa partie.

Il établit d'abord pour définition, qu'un tout est plus grand, dont une partie est égale à un autre tout; & pour axiome, que le même est égal à lui même; c'est la seule proposition qu'il n'entreprend pas de démontrer. Ensuite il raisonne ainsi.

"Un tout, dont une partie est égale à un autre tout, est plus grand que cet autre tout (par la dés.); mais chaque partie d'un tout est égale à un autre tout, c'est-à-dire, à ellemême (par l'axiome); donc un tout est plus grand que sa partie (1).

l'avoue que ce raisonnement auroit besoin d'un commentaire pour être mis à ma portée. Quoiqu'il en soit, il me paroît que la définition n'est ni plus claire, ni plus évi-

<sup>(1)</sup> Cette démonstration est tirée des élémens de mathématiques de M. Wolf. La voici dans les termes de l'auteur, §. 18. def. majus est cujus pars alteri toti aqualis est; minus verô, quod parti alterius aquale. §. 73. Axiom. idem est aquale simet ipsi. Theor. totum majus est suà parte. Demonstr. cujus pars alteri aqualis est id ipsum altero majus, (§. 18.) Sed quælibet pars totius, hoc est, sibi ipsi æqualis est. (paragraphe 73.) Ergo totum quâlibet suà majus est.

dente que le théorême, & que par conséquent elle ne sauroit servir à sa preuve. Cependant on donne cette démonstration pour exemple d'une analyse parfaite: car, diton, elle est renfermée dans un syllogisme, dont une prémisse est une définition, & l'autre une proposition identique; ce qui est le signe

d'une analyse parfaite.

Si c'est là tout le secret de l'analyse, on conviendra que c'est une méthode bien frivole. Les géomètres en ont une meilleure. Les progrès qu'ils ont faits suffiroient pour le prouver. Peut-être même leur analyse ne paroît-elle si éloignée de pouvoir être employée dans les autres sciences, que parce que les signes en sont particuliers à la géométrie. Quoiqu'il en soit, il n'y a qu'une bonne manière de raisonner : celle qui commence par décomposer, afin de montrer dans une gradation simple la génération des idées que nous nous faisons. Ennemie des notions vagues, & de tout ce qui peut être contraite à l'exactitude & à la précision, ce n'est point à l'aide des maximes générales & des définitions de mot, qu'elle cherche la vérité; c'est avec le secours du calcul : elle ajoute, elle soustrait, & elle tend, s'il est possible, à épuiser les combinaisons.

E 6

Quant aux principes généraux, ce ne sont que des résultats qui peuvent tout-au-plus servir à marquer les principaux endroits par où l'on a passé. Ainsi que le sil du labyrinthe, inutiles quand nous voulons aller en avant, ils ne font que faciliter les moyens de revenir sur nos pas. S'ils sont propres à soulager la mémoire & à abréger les disputes, en indiquant briévement les vérités dont on convient de part & d'autre, ils deviennent ordinairement si vagues, que si l'on n'en use avec précaution, ils multiplient les disputes & les sont dégénérer en pures questions de mot. Le seul moyen d'acquérir des connoissances est donc de remonter à l'origine de nos idées, d'en suivre la génération, & de les comparer sous tous les rapports possibles, c'est-à-dire, de décomposer & composer méthodiquement ce que j'appelle analyser.

Il est vrai qu'on sait ordinairement deux méthodes de ce que je renserme en une seule. On veut que l'analyse ne soit que ce qu'elle signisse littéralement, une décomposition; & l'on sait de l'art de composer une méthode à part, à laquelle on donne le nom de synthèse. En distinguant l'analyse & la synthèse, on donne lieu de croire qu'il est

libre de choisir entr'elles. Voilà pourquois tant de philosophes entreprennent d'expliquer la composition & la génération des choses qu'ils n'ont jamais décomposées; & c'est la source de quantité de mauvais systêmes. Que penseroit-on d'un homme qui, sans démonter, sans même ouvrir une montre dont il ne connoîtroit pas les ressorts, établiroit des principes généraux pour en expliquer le méchanisme? Telle est cependant la conduite de ceux qui se bornent uniquement à la synthèse. Il est donc certain qu'on ne fait des progrès dans la recherche de la vérité qu'autant que l'art de composer & celui de décomposer se réunissent dans une même méthode. Il faut les connoître tous deux également, & faire continuellement usage: de l'un & de l'autre.

Le syllogisme est le grand instrument de la synthèse. Sur le principe que deux choses égales à une troissème sont égales entrelles, les logiciens ont imaginé des idées qu'ils appellent moyennes; & comparant séparément à la même idée moyenne deux idées dont ils veulent démontrer le rapport, ils sont deux propositions, & ils tirent une conclusion qui énonce ce rapport. Tel est l'artisice du syllogisme; mais c'est saire con-

sister le raisonnement dans la forme du discours, plutôt que dans le développement des idées. Voici un exemple tel qu'ils en donnent eux-mêmes.

Les méchans méritent d'être punis. Or, les voleurs sont méchans; Donc les voleurs méritent d'être punis.

Méchans est l'idée moyenne qui convient dans une proposition à méritent d'être punis, & dans l'autre à voleurs; & les voleurs méritent d'être punis est la conclusion.

Rien n'est plus srivole que cette méthode; car il sussit de décomposer l'idée de voleur, & celle d'un homme qui mérite d'être puni pour découvrir une identité entre l'une & l'autre. Dès - lors il est démontré que le voleur mérite punition. Il importe peu de la sorme que je donne à mon raisonnement: toute la force de la démonstration est dans l'identité que la décomposition des idées rend sensible.

Il ne sauroit y avoir d'inconvénient à décomposer des idées & à les comparer partie par partie; il est même évident que c'est l'unique moyen d'en découvrir les rapports. La géométrie ne connoît pas d'autre méthode : elle ne mesure qu'en

décomposant, & les idées moyennes dont les logiciens sont tant d'usage, ne sont qu'une source d'abus.

On dit communément qu'il faut avoir des principes. On a raison; mais je me trompe fort, ou la plupart de ceux qui répètent cette maxime ne savent guère ce qu'ils exigent. Il me paroît même que nous ne comptons pour principes que ceux que nous avons nous-mêmes adoptés, & en conséquence nous accusons les autres d'en manquer quand ils refusent de les recevoir. Si l'on entend par principes des propositions générales qu'on peut au besoin appliquer à des cas particuliers, qui est-ce qui n'en a pas? mais aussi quel mérite y a-t-il à en avoir? Ce sont des maximes vagues, dont rien n'apprend à faire de justes applications. Dire d'un homme qu'il a de pareils principes, c'est faire connoître qu'il est incapable d'avoir des idées nettes de ce qu'il pense. Si l'on doit donc avoir des principes, ce n'est pas qu'il faille commencer par-là pour descendre ensuite à des connoissances moins générales; mais c'est qu'il faut avoir bien étudié les vérités particulières, & s'être élevé d'abstraction en abstraction, & par une suite d'analyses, jusqu'aux propositions universelles.

FIZ Ces sortes de principes sont naturellement déterminés par les connoissances particulières qui y ont conduit; on en voit toute l'étendue, & l'on peut s'assurer de s'en servir toujours avec exactitude. Dire qu'un homme a de pareils principes, c'est donner à entendre qu'il connoît parfaitement les arts & les sciences dont il fait son objet, & qu'il apporte par-tout de la netteré & de la précision.

## CHAPITRE X.

Des propositions identiques & des propositions instructives, ou des désinitions de mot & des définitions de chose.

Es idées abstraites & les principes généraux sont un système de toutes nos connoissances: c'est le résultat, l'expression abrégée de nos découvertes : c'est un sommaire qui marque entre nos idées une liaison plus ou moins sensible, à proportion que nous avons étudié avec plus ou moins de méthode.

Si nous descendons dans le détail, nous trouvons chaque connoissance exprimée par une proposition, & chaque proposition exprimée par des mots dont la fignification doit être abstraites & des principes généraux, il est donc naturel de traiter des propositions & des

définitions.

Si une proposition identique est, comme on le dit, celle où la même idée est affirmée d'elle-même, toute vérité est une proposition identique. En esset, cette proposition l'or est jaune, pesant, susible, &c. n'est vraie que parce que je me suis formé de l'or une idée complexe qui renserme toutes ces qualités. Si, par conséquent, nous substituons l'idée complexe au nom de la chose, nous aurons cette proposition: ce qui est jaune, pesant, susible, est jaune, pesant, fusible, &c.

En un mot, une proposition n'est que le développement d'une idée complexe en tout ou en partie. Elle ne sait donc qu'énoncer ce qu'on suppose déjà rensermé dans cette idée : elle se borne donc à assirmer que le

même est le même.

Cela est sur-tout sensible dans cette proposition & ses semblables: deux & deux font quatre. On le remarqueroit encore dans toutes les propositions de géométrie, si on les observoit dans l'ordre où elles naissent les unes des autres. La même idée est également affirmée d'elle-même dans les trois angles d'un triangle sont égaux à deux droits; & dans la demi-circonférence du cercle est égale à la demi-circonférence du cercle.

Les sciences humaines ne sont-elles donc qu'un recueil de propositions frivoles? On l'a reproché aux mathématiques; mais ce

reproche est sans fondement.

Un être pensant ne formeroit point de propositions, s'il avoit toutes les connoissances sans les avoir acquises, & si sa vue saisissoit à-la-fois & distinctement toutes les idées & tous les rapports de ce qui est. Tel est Dieu: toute vérité est pour lui comme deux & deux font quatre, & rien sansdoute n'est si frivole à ses yeux que cette science, dont nous enstons notre orgueil, quoiqu'elle soit bien propre à nous convaincre de notre foiblesse.

Un enfant qui apprend à compter croit faire une découverte, la première fois qu'il remarque que deux & deux font quatre. Il ne se trompe pas; c'en est une pour lui.

Voilà ce que nous sommes.

Quoique toute proposition vraie soit en elle-même identique, elle ne doit pas le paroître à celui qui remarque pour la première fois le rapport des termes dont elle est formée. C'est au contraire une proposition instructive, une découverre,

Par conséquent, une proposition peut être identique pour vous & instructive pour moi. Le blanc est blanc, est identique pour tout le monde, & n'apprend rien à personne. Les trois angles d'un triangle sont égaux à deux droits, ne peut être identique que pour un géomètre.

Ce n'est donc point en elle - même qu'il faut considérer une proposition pour déterminer si elle est identique ou instructive : mais c'est par rapport à l'esprit qui en juge.

Une intelligence d'un ordre supérieur pourroit à ce sujet regarder nos plus grands philosophes, comme nous regardons nousmêmes les enfans: elle pourroit, par exem. ple, donner pour un des premiers axiomes de géométrie le quarré de l'hypoténuse est égal aux quarrés des deux autres côtés. Cependant que feroit-elle dans les sciences qu'elle se flatteroit d'avoir approfondies ? un recueil de propositions, où elle diroit de mille manières différentes le même est le même. Elle appercevroit au premier coup-d'œil l'identité de toutes nos propositions, parce que ses lumières seroient supérieures aux nôtres; & parce qu'il y auroit encore des ténèbres pour elle, elle feroit des analyses pour faire des découvertes, c'est-à-dire,

pour faire des propositions identiques. Ce n'est qu'à des esprits bornés qu'il appartient de créer des sciences.

Il y a deux raisons qui sont qu'une proposition identique en elle-même est instructive pour nous. La première, c'est que nous n'acquérons que l'une après l'autre les idées partielles qui doivent entrer dans une notion complexe. Je vois de l'or, je connois qu'il est jaune; je le faiss, je sens qu'il est pesant; je le mets au seu, je découvre qu'il est susible : d'autres expériences m'apprennent qu'il est malléable, ductile, &c. Ainsi quand je dis l'or est ductile, malléable, c'est la même chose que si je disois : ce corps que je savois être jaune, pesant & susible, est encore ductile & malléable.

La seconde raison est dans l'impuissance où nous sommes d'embrasser à la sois distinctement toutes les idées partielles que nous avons rensermées dans une notion complexe. Quand je prononce le mot or, par exemple, je me représente consusément certaines propriétés: mais ces propriétés passent distinctement devant mon esprit toutes les sois que j'affirme que ce métal est jaune, qu'il est pesant, &c. & ces propositions sont instructives, parce qu'en les formant, je

L'identité des propositions nous échappe dans les sciences de calcul, par une raison particulière aux méthodes que les mathématiciens sont obligés de suivre : car s'ils marchent toujours sûrement, ils ne voient pas toujours où ils sont. Le fil qu'ils suivent les conduit hors du labyrinthe; mais il ne suffit pas pour leur donner toujours une idée des lieux par où ils passent. Ils commencent par des vérités frivoles en apparence; cependant, quand on avance avec eux, les propositions deviennent instructives, & nous ne sommes plus capables d'en remarquer l'identité.

En métaphysique les idées n'échappent jamais aux esprits qui sont saits pour saisir. C'est là que d'une seule & même idée on voit sensiblement naître tout un système. Tel est celui où nous avons démontré que la sensation devient successivement attention, mémoire, comparaison, jugement, réstexion, &c. idée simple, complexe, sensible, intellectuelle, &c. il renserme une suite de propositions instructives par rapport à nous, mais toutes identiques en elles mêmes; & chacun remarquera que cette

maxime générale qui comprend tout ce systême, les connoissances & les facultés humaines ne sont dans le principe que sensation, peut être rendue par une expression plus abrégée, & tout-à-fait identique; car étant bien analysée, elle ne signifie autre chose, sinon que les sensations sont des sensations. Si nous pouvions dans toutes les sciences suivre également la génération des idées, & saisir par-tout le vrai système des choses, nous verrions d'une vérité naître toutes les autres, & nous trouverions l'expression abrégée de tout ce que nous saurions dans cette proposition identique, le même est le même.

Il y a trois sortes de définitions. L'une est une proposition qui explique la nature de la chose: les mathématiques & la morale en donnent des exemples. L'autre ne remonte pas jusqu'à la nature de la chose; mais parmi les propriétés connués, elle en saisit une d'où toutes les autres découlent. Telle est celle-ci, l'ame est un être capable de sensation. Ces sortes de définitions sont imparfaites : encore est-il rare d'en pouvoir faire d'aussi bonnes. Car plus nous connoissons de propriétés dans un objet, plus il nous est difficile d'en découvrir une qui soit le

principe des autres. Il ne nous reste donc qu'à faire l'énumération de toutes ces propriétés; à décrire la chose comme nous la voyons; & c'est la dernière espèce de définitions.

Toute définition de mot est en soi une définition de chose, & par conséquent une proposition instructive. Mais c'est un effet des bornes de notre esprit, s'il y a des propositions instructives & des définitions de chose. Les analyses, par exemple, que j'ai faites des opérations de l'ame, sont des définitions de choses pour celui qui ne se connoît pas encore, & pour celui qui, se connoissant, ne peut pas saisir d'un même coupd'œil la génération de toutes nos facultés; c'est-à-dire, pour tout le monde. Mais des esprits d'un ordre supérieur ne les regarderoient que comme des définitions de mots. propres à leur faire connoître l'usage des différens noms que nous donnons à la sensation. Il faut faire ici les mêmes raisonnemens que nous avons faits sur les propositions.

J'ai cru qu'il étoit utile, & qu'il suffisoit d'apprécier la valeur des propositions & des définitions; & j'ai négligé les détails où entrent les logiciens. Qu'importe de savoir combien il y a de sortes de propositions &

de syllogismes? Quel avantage retire-t-on de toutes ces règles, qu'on a imaginées pour les raisonnemens? qu'on sache se faire des idées exactes, & l'on saura raisonner.

## CHAPITRE XI.

De notre ignorance sur les idées de substance, de corps, d'espace & de durée.

Les métaphysiciens sont bien des essorts pour sonder la nature de ces choses: mais je crois devoir me borner à établir les idées que nous en sormons. S'ils avoient commencé par cette étude, ils se seroient épargné bien des travaux.

Nous nous connoissons par les sensations que nous éprouvens, ou par celles que nous avons éprouvées & que la mémoire nous rappelle. Mais quel est cet être, où nos sensations se succèdent? Il est évident que nous ne l'appercevons point en lui même : il ne se connoîtroit pas, s'il ne se sentoit jamais : il ne se connoît que comme quelque chose qui est dessous ses sensations : & en conséquence nous l'appelons substance.

Ces mêmes sensations deviennent les qualités des objets sensibles lorsque le sentiment

de

de solidité nous oblige de les rapporter au dehors, & d'en former ces différentes collections, auxquelles nous donnons le nom de corps. Nous nous représentons quelque chose pour les recevoir : quelque chose que nous imaginons dessous, & que par cette raison nous nommons encore substance. Mais dans le vrai nos sensations n'existent point hors de nous, elles ne sont qu'où nous sommes, & cette question qu'est-ce que la substance des corps, se réduit à celle-ci : qu'est-ce qui soutient nos sensations hors de nous, qu'est-ce qui les soutient où elles ne sont pas? Pour faire une question plus raisonnable, il faudroit demander qu'y a-t-il hors de nous, quand nos sens nous font juger qu'il y a des qualités qui n'y sont pas? A quoi tout le monde devroit répondre : il y a certainement quelque chose; mais nous n'en connoissons pas la nature.

Ce n'est pas ce qu'on a sait. Chacun au contraire a voulu expliquer l'essence de la substance, comme s'il étoit possible d'appercevoir dans les objets autre chose que nos sensations: par les apparences sous lesquelles les êtres se montrent à nous, on a voulu juger de ce qu'ils sont en réalité; & les volumes se sont multipliés, parce

qu'on n'a jamais tant de choses à dire, que lorsqu'on part d'un faux principe. Voilà pourquoi la métaphysique est souvent la plus frivole de toutes les sciences.

Rien dans l'univers n'est visible pour nous: nous n'appercevons que les phénomènes produits par le concours de nos sensations.

Tous ces phénomènes sont subordonnés. Le premier, celui que les autres supposent, c'est l'étendue. Car nos sensations ne nous représentent la figure, la situation, &c. que comme une étendue modifiée. Le mouvement est le second: c'est lui qui paroît produire toutes les modifications de l'étendue. Enfin l'un & l'autre concourent à la génération de tout ce que nous appelons objets sensibles.

Mais gardons-nous bien de penser que les idées que nous avons de l'étendue & du mouvement sont conformes à la réalité des choses. Quels que soient les sens qui nous donnent ces idées, il ne nous est pas possible de passer de ce que nous sentons

à ce qui est.

Cependant les philosophes ne se croient pas si bornés: ils agitent une infinité de questions sur l'étendue, sur le corps, sur la matière, sur l'espace, sur la durée. Ils ne

savent pas qu'ils n'ont que des sensations. Il est inutile d'examiner en détail tout ce qu'ils ont dit à ce sujet. On verra combien ils sont peu sondés dans leurs raisonnemens, si l'on considère comment nous nous sormons toutes ces idées.

Ainsi qu'une succession de sensations donne l'idée de durée, une coexistence de sensations donne l'idée d'étendue, & nous avons plusieurs sensations qui peuvent également produire ces phénomènes. L'ilée d'étendue, d'abord acquise par les sensations du toucher, peut encore être retracée par les sensations de la vue, & l'idée de durée peut venir à nous par tous les sens.

Or, plus il y a de sensations dissérentes auxquelles nous pouvons devoir une idée, plus cette idée nous paroîtra indépendante de chaque espèce de sensations en particulier: & bientôt nous serons portés à croire qu'elle est indépendante de toute sensation. Ainsi que l'idée de durée subsiste également lorsqu'on substitue aux sensations de la vue celles de l'odorat, à celle de l'odorat celles de l'ouïe, &c. on juge qu'on pourroit l'avoir sans la vue, sans l'odòrat, fans l'ouïe; on conclut précipitamment qu'on l'auroit encore, quand même on auroit été privé de

F 2

tous les sens, & l'on ne doute pas qu'elle ne soit innée. Voilà pourquoi on a été si long-tems avant de remarquer que la durée n'est par rapport à nous que la succession de nos perceptions.

Le phénomène de l'étendue se conserve également, quoique nos sensations varient. Le toucher le fait naître, la vue le reproduit, & la mémoire le retrace, parce qu'il nous rappelle les sensations du toucher & de la vue. Nous paroissons donc sondés à le croire indépendant de chacune de ces causes en particulier. Mais on va plus loin: on croit que nous voyons l'étendue en elle-même, & cependant l'idée que nous en avons n'est que la coexistence de plusieurs sensations que nous rapportons hors de nous.

Si nous comptons la solidité parmi ces sensations coexistantes, nous aurons l'idée de ce que nous appelons corps; si par une abstraction nous retranchons la solidité, nous aurons l'idée de ce que nous appelons vuide, espace pénétrable; si considérant l'étendue solide, le corps, nous faisons abstraction de la variété des sensations que produisent les différens phénomènes des objets sensibles, nous aurons l'idée d'une matière similaire dans toutes ses parties. Mais

ces abstractions ne font que décomposer nos sensations: elles n'y ajoutent rien, elles en retranchent au contraire, & ce qui reste n'est jamais qu'une partie de sensation.

Cependant les philosophes adoptent ces abstractions ou les rejettent, & ils disputent entr'eux, comme s'il s'agissoit des premiers principes des choses. Si l'intérêt de Descartes est que toute étendue soit solide, celui de Newton est qu'il y ait un espace vuide; & c'en est assez pour que l'un fasse une abstraction que l'autre n'a pas voulu faire. Ce qui m'étonne, c'est que Locke prenne parti dans ces sortes de controverses. Ne devoit-il pas se borner à développer les idées qui en sont l'objet? Dans le système des idées originaires des sens, rien n'est si frivole que de raisonner sur la nature des choses: nous ne devons étudier que les rapports qu'elles ont à nous. C'est tout ce que les sens peuvent nous apprendre.

Quand Locke dit (1) « la durée est une commune mesure de tout ce qui existe, de quelque nature qu'il soit; une mesure à laquelle toutes choses participent également pendant leur existence.... Tout de même

<sup>(</sup>I) Liv. 2. c. 15. paragr. 11.

que si toutes choses n'étoient qu'un seul être ». Sur quoi sonde-t-il cette assertion? Vous ne connoissez, lui dirois-je, la durée que par succession de vos pensées. Vous n'apperce-vez donc pas immédiatement la durée des choses, & vous n'en jugez que par la durée même de votre être pensant. Vous appliquez votre propre durée à tout ce qui est hors de vous, & vous imaginez par ce moyen une mesure commune & commensurable, instans pour instans, à la durée de tout ce qui existe. N'est-ce donc pas là une abstraction que vous réalisez? Mais Locke oublie quelquesois ses principes.

J'ai prouvé ailleurs que l'idée de durée ne nous offre rien d'absolu. En voici une nou-

velle preuve.

Qu'un corps soit mu en rond avec une vîtesse qui surpasse l'activité de nos sens; nous ne verrons qu'un cercle parfait & entier. Mais donnons d'autres yeux à d'autres intelligences, elles verront ce corps passer successivement d'un point de l'espace à l'autre. Elles distingueront plusieurs instans, où nous n'en pouvons remarquer qu'un seul. Par conséquent la présence d'une seule idée à notre esprit, ou un seul instant de notre durée, coexistera à plusieurs idées qui se successives.

cédent dans ces intelligences, à plusieurs instans de leur durée.

Mais ce corps pourroit être mu si rapidement, qu'il n'offriroit qu'un cercle aux yeux de ces intelligences; pendant qu'à d'autres yeux il paroîtroit passer successivement d'un point de la circonférence à l'autre. Nous pouvons même continuer ces suppositions, & nous ne saurions où nous arrêter. Nous n'arriverons donc jamais à cette mesure commune de durée, dont Locke croit se faire une idée.

Les réflexions que nous venons de faire me fournissent l'occasion de résoudre la question si l'ame pense toujours. J'ajoute pour cet effet deux conditions à la supposition d'un corps mu circulairement. Je suppose d'abord qu'on me cache les deux arcs opposés du cercle qui est décrit, afin que je ne puisse voir ce corps que dans les deux points A & B, extrêmités du diamètre. Je suppose ensuite que ce corps soit mu avec une telle vîtesse, qu'il se fasse voir successivement dans les points A & B, & me donne deux perceptions si immédiates, que je puisse avoir conscience d'aucun intervalle de l'une à l'autre. Il est évident qu'à chaque révolution de ce corps, il n'y aura pour moi que deux

instans dans la durée de mon ame; & qu'il y en aura dans la durée du mouvement de ce corps, autant qu'il y a de points dans les arcs AB & BA. Or, que la perception de mon ame, quand le corps mu en A, figure celle qui précède le sommeil, & que sa perception, quand ce même corps est en B, figure celle qui commence le réveil : le corps qui va par l'arc de cercle d'A à B représentera mon corps qui va de l'instant où je viens de m'endormir, à celui où je me réveille, & qui se cache à l'ame, ou qui n'y produit plus de perception. Je pourrois donc dire que la dernière perception de l'ame quand on s'endort, & la première quand on s'éveille, forment deux instans qui coexistent non-seulement aux deux instans où le corps se trouve lorsqu'il les occasionne, mais encore à tous ceux par où il passe, tant que le sommeil dure. En un mot, la succession qui se fait dans le corps pendant le sommeil est nulle par rapport à l'ame, qui ne peut avoir conscience d'aucun intervalle entre la perception qui précède en elle le sommeil, & celle qui commence le réveil. Le corps pourroit donc essuyer des milliers d'instans qui ne coexisteroient qu'à deux instans de la durée de l'ame. Ainsi

l'ame pense toujours, en ce sens qu'elle pense pendant tout le tems qu'elle dure : car sa durée n'étant que la succession de ses pensées, il y auroit contradiction qu'elle durât sans penser. Elle pense même toujours, en ce sens qu'elle pense pendant que les autres choses durent. En effet, si la perception qu'elle éprouve quand le corps s'afsoupit, & celle qu'elle a au moment où les sens rentrent en action, se suivent si immédiatement qu'elles coëxistent à toute la succession du corps, depuis l'instant où l'on s'endort, jusqu'à celui où l'on s'éveille; elle pense, sans que la durée de son corps mette aucune interruption à ses pensées, & par conséquent elle pense toujours. Mais si par penser toujours on entend que le nombre des perceptions qui se succèdent en elle soit égal à celui des instans de la durée de son corps, elle ne pense pas toujours, par la raison qu'elle a une durée toute différente.

Quoiqu'il en soit, nous pouvons au moins conclure que nous ne savons pas ce qu'est la durée en elle-même.



tules tale thought choice

area erockim

## CHAPITRE XII.

De l'idée qu'on a cru se faire de l'infini.

OUAND on travaille sur les connoissances humaines, on a plus d'erreurs à détruire que de vérités à établir. Heureusement la plupart des opinions des philosophes tombent d'ellesmêmes, & ne méritent pas qu'on en parle. Nous avons fait voir qu'il n'y a point d'idées innées, & qu'il nous est impossible de connoître la nature des choses. Il nous reste à démontrer que nous n'avons point d'idées de l'infini: cette erreur a encore des partisans qu'on ne peut pas se flatter de convaincre, parce que les hommes sont très-peu capables de raisonner contre ce qu'ils croient. Mais on peut garantir des préjugés ceux qui n'ont point encore embrassé de sentiment. Si cela est, il ne faut que du tems, & les erreurs passeront avec ceux qui les défendent.

Les nombres ne sont que la suite des collections formées par la multiplication de l'unité, & fixées dans l'esprit par des signes imaginés avec ordre; & nous n'en avons des idées qu'autant que nous pouvons par degrés nous élever jusqu'aux plus composés, & redescendre jusqu'aux plus simples.

Mais pour acquérir cès idées, il n'est pas nécessaire, comme on le prétend, de supposer en nous l'idée d'un nombre infini, qui soit comme un fond inépuisable, d'où l'esprit tire chaque nombre particulier; il suffit de supposer que nous sommes capables de nous faire l'idée de l'unité, de l'ajouter à ellemême, & d'attacher chaque collection à un signe.

En effet, c'est ainsi que nous sormons les nombres 2, 3, 4, 5, &c. nous en sormons de plus considérables lorsque nous remarquons que nous pouvons répéter ce que nous avons sait, c'est-à-dire, ajouter encore l'unité, &c inventer de nouveaux signes: car les plus composés & les plus simples se sorment tous de la même manière.

Mais remarquer que nous pouvons sans cesse ajouter l'unité, c'est remarquer qu'il n'est point de nombre qui ne soit susceptible d'augmentation, & qui ne le soit sans sin. Nous nous imaginons bientôt que nous n'en jugeons ainsi, que parce que l'idée de l'insini nous est présente. Cependant qu'on ajoute sans cesse des unités les unes aux autres, par-

viendra-t-on jamais à pouvoir dire, voità le nombre infini, comme on parvient à dire, voilà celui de mille?

De deux conditions nécessaires pour se former les idées des nombres, nous n'en remplissons qu'une pour nous faire l'idée prétendue de l'infini: je veux dire que n'ayant pas ajouté successivement les unes aux autres toutes les unités qu'il devroit rensermer, parce que la chose est impossible, nous lui avons seulement donné un nom. Mais par-là nous sommes dans le même cas qu'un homme qui, n'ayant encore appris à compter que jusqu'à vingt, répéteroit d'après nous le signe de mille.

Si l'on fait attention que nous ne nous représentons les grands nombres que très imparfaitement; que notre réslexion n'en sauroit embrasser distinctement toutes les parties, que nous sommes obligés de les rappeler chacun à l'unité, & que nous ne parvenons à nous en saire une idée même vague, qu'après avoir donné des noms à toutes les collections qui les précèdent; comment s'imaginera-t-on qu'il nous soit possible d'avoir une idée de l'insini?

Cependant les philosophes voient l'infini par-tout : ils le voient dans chaque portion de matière, dans chaque partie de l'espace, dans chaque instant de la durée: & les contradictions où ils tombent ne les sont pas revenir sur eux-mêmes. Il est vrai qu'en rejetant l'idée de l'insini, nous n'en connoissons pas mieux toutes ces choses; mais nous évitons beaucoup de mauvais raisonnemens, & nous avouons notre ignorance.

Quand je divise & subdivise une grandeur, jusqu'à ce qu'ensin ses parties échappent à mes sens, il est certain qu'elles échapperoient encore à ma réstexion, si je ne suppléois au désaut des sens par quelque moyen propre à m'en conserver les idées. Ce moyen ne peut m'être sourni que par l'imagination qui, me représentant les parties que je ne vois pas sur le modèle de celles que je vois, me les sait juger également étendues & divisibles.

Si je continue de subdiviser, l'imagination viendra encore à mon secours. Je me représenterai donc toujours de l'étendue & de la visibilité, & je serai tenté de conclure que chaque portion de grandeur est divisible à l'infini, & renserme une infinité de parties.

Mais cette conclusion seroit sans sondement. Car je n'ai formé qu'une suite de jugemens qui proviennent, non de ce qu'en est j'apperçois que chaque partie de matière est réellement étendue & divisible, mais de ce que je suis obligé d'imaginer celles qui sont insensibles sur le modèle de celles qui me frappent les sens. Or, qui peut me répondre que la nature est telle que je l'imagine. Qu'on ne m'oppose pas les démonstrations des géomètres sur la divisibilité de la matière à l'insini : car ce n'est pas la matière qui est l'objet de la géométrie, c'est une grandeur tout-à-sait imaginaire, & la géométrie de l'insini se ressent souvent des erreurs de la métaphysique.

## CHAPITRE. XIII.

Des idées simples & des idées complexes.

J'APPELLE idée complexe la réunion ou la collection de plusieurs perceptions, & idée simple une perception considérée toute seule.

Quoique nos perceptions soient susceptibles de plus ou moins de vivacité, on auroit tort de s'imaginer que chacune soit composée de plusieurs autres. Fondez ensemble des couleurs qui ne dissèrent que parce qu'elles ne sont pas également vives, elles ne produiront qu'une seule perception.

Il est vrai qu'on regarde comme dissérens degrés d'une même perception toutes celles qui ont des rapports moins éloignés. Mais c'est que faute d'avoir autant de noms que de perceptions, on a été obligé de rappeler celles-ci à certaines classes. Prises à part, il n'y en a point qui ne soit simple. Comment décomposer, par exemple, celle qu'occa-sionne la blancheur de la neige? Y distinguera-t-on plusieurs autres blancheurs dont elle se soit sormée?

Toutes les opérations de l'ame, considérées dans leur origine, sont également simples; car chacune n'est alors qu'une perception. Mais ensuite elles se combinent pour agir de concert, & sorment des opérations composées. Cela paroît sensiblement dans ce qu'on appelle pénétration, discernement, sagacité, &c.

Outre les idées qui sont réellement simples, on regarde souvent comme telle une collection de plusieurs perceptions lorsqu'on la rapporte à une collection plus grande dont elle fait partie. Il n'y a même point de notion, quelque composée qu'elle soit, qu'on ne puisse considérer comme simple, en lui attachant l'idée de l'unité.

Parmi les idées complexes, les unes sont

composées de perceptions dissérentes, telle est celle d'un corps; les autres le sont de perceptions uniformes, ou plutôt elles ne sont qu'une même perception répétée. Tantôt le nombre n'en est point déterminé; telle est l'idée abstraite de l'étendue : tantôt il est déterminé; le pied, par exemple, est la perception d'un pouce pris douze sois.

Quant aux notions qui se forment de perceptions différentes, il y en a de deux sortes: celles des substances & celles des êtres moraux. Afin que les premières soient utiles, il faut qu'elles soient faites sur le modèle des substances, & qu'elles ne représentent que les propriétés qui y font renfermées. Dans les autres on se conduit tout différemment. Il ne seroit pas raisonnable d'attendre d'avoir vu des actions & des habitudes de toute espèce pour s'en former des notions, & pour en faire différentes classes. Nous sommes donc obligés de rassembler & de combiner, sous un certain nombre de mots, les idées simples dont elles peuvent se composer. Ces collections une fois déterminées, sont autant de modèles auxquels nous comparons les actions particulières, & d'après lesquels nous jugeons du caractère & de la conduite de chaque homme. Telles sont les notions

de vertu, vice, courage, lâcheté, probité, gloire, &c.

Puisque les idées simples ne sont que nos propres perceptions, le seul moyen de les connoître, c'est de résléchir sur ce qu'on éprouve à la vue des objets.

Il en est de même de ces idées complexes qui ne sont qu'une répétition indéterminée d'une même perception. Il sussit, par exemple, pour avoir l'idée abstraite de l'étendue, d'en considérer la perception, sans en considérer aucune partie déterminée, comme répétée un certain nombre de sois. Mais les idées complexes, proprement dites, sont formées de perceptions dissérentes, ou d'une même perception répétée d'une manière déterminée.

On ne peut bien connoître ces dernières idées complexes, qu'en les analysant, c'est-à-dire, qu'il faut les réduire aux idées simples dont elles ont été composées, & suivre les progrès de leur génération. C'est ainsi que nous nous sommes formé la notion de l'entendement. Jusques ici aucun philosophe n'a su que cette méthode pût être pratiquée en métaphysique. Les moyens dont ils se sont servis pour y suppléer n'ont sait qu'augmenter la consusion, & multiplier les disputes.

De-là on peut conclure l'inutilité des définitions, c'est-à-dire, de ces propositions où l'on veut expliquer les propriétés des choses par un genre & par une différence. 1°. L'usage en est impossible quand il s'agit des idées simples. Locke l'a fait voir (1), & il est assez singulier qu'il soit le premier qui l'ait remarqué. Les philosophes qui sont venus avant lui, ne sachant pas discerner les idées qu'il falloit définir de celles qui ne doivent pas l'être, qu'on juge de la confusion qui se trouve dans leurs écrits. Les Cartésiens n'ignoroient pas qu'il y a des idées plus claires que toutes les définitions qu'on en peut donner: mais ils n'en savoient pas la raison, quelque facile qu'elle paroisse à appercevoir. Ainsi ils font bien des efforts pour définir des idées fort simples, tandis qu'ils jugent inutile d'en définir de fort composées. Cela fait voir combien en philosophie le plus petit pas est difficile à faire.

En second lieu, les définitions sont peu propres à donner une notion exacte des choses un peu composées. Les meilleures ne valent pas même une analyse imparfaite. C'est qu'il entre toujours quelque chose de

<sup>(</sup>I ) Liv. 3. c. 4,

gratuit, ou du moins on n'a point de règles pour s'assurer du contraire. Dans l'analyse on est obligé de suivre la génération même de la chose. Ainsi quand elle sera bien faite, elle réunira infailliblement les suffrages; & par-là terminera les disputes.

Quoique les géomètres aient connu cette méthode, ils ne sont pas exempts de reproches. Il leur arrive quelquesois de ne passaisir la vraie génération des choses, & cela dans des occasions où il n'étoit pas difficile de le faire. On en voit la preuve dès l'entrée de la géométrie. Après avoir dit que le point est ce qui se termine soi-même de toutes parts, ce qui n'a d'autres bornes que soi-même, ou ce qui n'a ni longueur, ni largeur, ni profondeur, ils le sont toujours mouvoir pour engendrer la ligne. Ils sont ensuite mouvoir la ligne pour engendrer la surface, & la surface pour engendrer le solide.

Je remarque d'abord qu'ils tombent ici dans le défaut des autres philosophes, c'est de vouloir définir une chose fort simple: défaut qui est une des suites de la synthèse qu'ils ont si fort à cœur, & qui demande qu'on définisse tout.

En second lieu, le mot de borne dit si nécessairement relation à une chose étendue, qu'il n'est pas possible d'imaginer une chose qui se termine de toutes parts, ou qui n'a d'autres bornes que soi-même. La privation de toute longueur, largeur & prosondeur, n'est pas non plus une notion assez facile pour être présentée la première.

En troisième lieu, on ne sauroit se représenter le mouvement d'un point sans étendue, & encore moins la trace qu'on suppose qu'il laisse après lui pour produire la ligne. Quant à la ligne, on peut bien la concevoir en mouvement, selon la détermination de sa longueur, mais non pas selon la détermination qui devroit produire la surface, car alors elle est dans le même cas que le point. On en peut dire autant de la surface mue pour engendrer le solide.

On voit bien que les géomètres ont eu pour objet de se conformer à la génération des choses ou à celle des idées : mais ils n'y ont pas réussi.

On ne peut avoir l'usage des sens, qu'on n'ait aussi-tôt l'idée de l'étendue avec toutes ses dimensions. Celle du solide est donc une des premières qu'ils transmettent. Or, prenez un solide, & considérez-en une extrémité, sans penser à sa prosondeur, vous aurez l'idée d'une surface, ou d'une

Prenez ensuite cette surface, & pensez à sa longueur sans penser à sa largeur, vous aurez l'idée d'une ligne ou d'une étendue en longueur sans largeur & sans prosondeur.

Ensin résléchissez sur une extrémité de cette ligne, sans faire attention à sa longueur, & vous vous ferez l'idée d'un point ou de ce qu'on prend en géométrie pour ce qui n'a ni longueur, ni largeur, ni prosondeur.

Par cette voie, vous vous formerez sans essorts les idées de point, de ligne & de surface. On voit que tout dépend d'étudier l'expérience, asin d'expliquer la génération des idées dans le même ordre dans lequel elles se sont formées. Cette méthode est surtout indispensable quand il s'agit de notions abstraites : c'est le seul moyen de les expliquer avec netteté.

On peut remarquer deux dissérences essentielles entre les idées simples & les idées complexes. 1°. L'esprit est purement passif dans la production des premières: il est aucontraire actif dans la génération des dernières. C'est lui qui en réunit les idées simples d'après des modèles, ou d'après les dissérentes vues qui sont imaginer des êtres mo-

raux. En un mot, elles ne sont que l'ouvrage d'une expérience réfléchie. 2°. Nous n'avons point de mesure pour connoître l'excès d'une idée simple sur une autre : ce qui provient de ce qu'on ne peut les diviser. Il n'en est pas de même des idées complexes: on connoît avec la dernière précision la disférence de deux nombres, parce que l'unité qui en est la mesure commune est toujours égale. On peut encore compter les idées simples des notions complexes, qui, ayant été formées de perceptions dissérentes, n'ont pas une mesure aussi exacte que l'unité. S'il y a des rapports qu'on ne sauroit apprécier, ce sont uniquement ceux des idées simples. Par exemple, on connoît exactement quelles idées on a attachées de plus au mot or, qu'à celui de tombac; mais on ne peut pas mesurer la différence de la couleur de ces métaux, parce que la perception en est simple & indivisible.

Les idées simples & les idées complexes conviennent en ce qu'on peut également les considérer comme absolues & comme relatives. Elles sont absolues, quand on s'y arrête, & qu'on en fait l'objet de sa réste-xion, sans les rapporter à d'autres. Mais quand on les considère comme subordonnées les

unes aux autres, on les nomme relations.

Les notions des êtres moraux ont deux avantages: le premier, c'est d'être complètes; ce sont des modèles sixes dont l'esprit peut acquérir une connoissance si parsaite, qu'il ne lui restera plus rien à découvrir. Cela est évident, puisque ces notions ne peuvent rensermer d'autres idées simples que celles que l'esprit a lui-même rassemblées. Le second avantage est une suite du premier; il consiste en ce que tous les rapports qui sont entr'elles peuvent être apperçus: car connoissant toutes les idées simples dont elles sont sormées, nous en pouvons faire toutes les analyses possibles.

Mais les notions des substances n'ont pas les mêmes avantages. Elles sont nécessairement incomplètes, parce que nous les rapportons à des modèles, où nous pouvons tous les jours découvrir de nouvelles propriétés. Par conséquent nous ne saurions connoître tous les rapports qui sont entre deux substances. S'il est louable de chercher par l'expérience à augmenter de plus en plus notre connoissance à cet égard, il est ridicule de se slatter qu'on puisse un jour la rendre parsaite.

Cependant il faut prendre garde qu'elle

n'est pas obscure & consuse, comme on se l'imagine; elle n'est que bornée. Il dépend de nous de parler des substances dans la dernière exactitude, pourvu que nous ne comprenions dans nos idées & dans nos expressions, que ce qu'une observation constante nous appprend.

## CONCLUSION.

L'AME, dans le seul système où il est permis à la philosophie de l'observer, tient tout des sens auxquels elle est unie : ils sont l'unique source de ses erreurs & de ses connoissances. Parmi les perceptions qu'elle en reçoit, le plus grand nombre passent légérement, ne se montrent que pour disparoître, & ne laissent point de traces après elles. Les autres au contraire sont une impression sorte; elles tendent chacune à occuper l'ame toute entière, & lorsqu'elles ne sont plus dans les sens, elles restent dans la mémoire.

Cependant celles-là concourent à toutes nos actions: elles déterminent nos mouvemens d'habitude, lors-même qu'elles se cachent le plus à nous: elles influent particulièrement dans notre instinct, & nous obéises sons

sons continuellement à leur impression: cellesci ne produisent rien en nous que nous ne soyons capables de démêler; l'attention les sixe, la réslexion les combine, & elles ouvrent un vaste champ à nos connoissances & à notre liberté.

C'est par la liaison des idées que tout ce système d'opération se développe : c'est par elle qu'il a des avantages & des inconvéniens : elle est tout-à-la-sois le principe de la solie & celui de la raison.

Tout a ses abus: combien n'y en a-t-il pas dans l'usage des signes, usage auquel nous devons notre supériorité? Ces abus sont sensibles dans les idées abstraites qu'on réalise; dans les principes généraux, qu'on s'obstine à regarder comme l'origine de nos connoissances; & dans les fausses idées qu'on se fait de la nature des êtres. Il suffiroit d'apprécier la valeur des mots pour détruire toutes ces erreurs de la métaphysique. En esset, à quoi se réduisent toutes nos connoissances? A des idées fimples & à des complexes. A des idées simples, c'est-à-dire, à des perceptions telles que les sens les donnent, & prises séparément des objets où elles se réunissent : à des idées complexes, c'est-à-dire, à plusieurs perceptions rassem-Tome IV.

# DEL'ART

blées pour former un tout; & il y en a de deux espèces. Les unes sont destinées à repréfenter les objets sensibles : elles sont l'objet de la physique, de la chymie, &c. Les autres forment ces notions abstraites dont les mathématiques, la morale & la métaphysique s'occupent. En vain seroit on des essents pour trouver une autre espèce d'idée : les philosophes qui l'ont tenté n'ont sait qu'abuser des termes.

Four a fescalous: combien n'y en atteil

pas dans l'utage des dienes, utage auguel



urs de la metaphylique. Lu

fe réduitent touress nos con-

et la des idees naminas de a des com-

pleness. A. des idees fampless c'est à dien, ch

des perceptions telles que les tens les don-

neut, & prints legationent des objets ou

ciles se reunissent ; à des idées complexes ;

gell-a dire, à plufiques perceptions sufferes

Tonze IV.

### SECONDE PARTIE.

Des Moyens les plus propres à acquérir des connoissances.

#### CHAPITRE PREMIER.

De la première cause des erreurs.

PLUSIEURS philosophes ont relevé d'une manière éloquente grand nombre d'erreurs qu'on attribue aux sens, à l'imagination & aux passions; mais on n'a pas recueilli de leurs ouvrages tout le fruit qu'ils s'en étoient promis. Leur théorie trop imparsaite est peu propre à éclairer dans la pratique. L'imagination & les passions se replient de tant de manières, & dépendent si fort des tempéramens, des tems & des circonstances, qu'il est impossible de dévoiler tous les ressorts qu'elles sont jouer, & qu'il est très naturel que chacun se state de n'être pas dans le cas de ceux qu'elles égarent.

Semblable à un homme d'un foible tempérament, qui ne relève d'une maladie que pour tomber dans une autre; l'esprit; au lieu de quitter ses erreurs, ne fait souvent qu'en changer. Pour délivrer de toutes ses maladies un homme d'une soible constitution, il faudroit lui faire un tempérament tout nouveau: pour corriger notre esprit de toutes ses soiblesses, il faudroit lui donner de nouvelles vues; &, sans s'arrêter au détail de ses maladies, remonter à leur source même, & la tarir.

Nous la trouverons, cette source, dans l'habitude où nous sommes de raisonner sur des choses dont nous n'avons point d'idées, ou dont nous n'avons que des idées peu exactes: car nous nous servons des mots avant d'en avoir déterminé la signification, & même sans avoir senti le besoin de la déterminer. Voyons quelle est la cause de cette habitude.

Encore enfans, nous sommes d'autant moins capables de réslexions, que nous avons peu résléchi : nous ne sentons pas même le besoin de résléchir nous-mêmes, parce que ceux qui veillent à notre conservation résléchissent pour nous. Cependant les objets sont sur nos sens des impressions d'autant plus vives qu'elles sont plus nouvelles. Impatiens de connoître tout ce qui nous frappe,

notre inquiétude conduit rapidement notre attention d'une chose à une autre. Nous n'observons rien: nous ne savons pas combien il faut observer: nous jugeons à la hâte: nous ne nous rendons aucune raison des jugemens que nous portons: & pourtant nous croyons avoir acquis une connoissance aussi-tôt que nous avons fait un jugement. De la sorte, nous nous remplissons de bonne heure d'idées & de maximes, telles que le hasard & une mauvaise éducation les présentent.

Parvenus à un âge où l'esprit commence à vouloir mettre plus d'ordre & plus d'exactitude dans ses pensées, nous ne voyons en nous que des jugemens, avec lesquels nous sommes familiarisés de tout tems; & nous continuons par habitude à juger des choses comme nous avons toujours jugé. La plupart de ceux qui nous entourent nous entretiennent dans des préjugés qui leur sont communs, & que souvent ils nous ont donnés. Si quelques-uns jugent autrement, ils ne nous éclairent pas; ils nous étonnent, ils nous choquent même. Nous avons de la répugnance à voir comme eux, parce que nous sommes prévenus pour notre manière de voir; & nous ne concevons pas qu'on

puisse avoir d'autres idées que les nôtres; parce que nous n'en avons jamais eu d'autres nous-mêmes. Comme elles nous sont familières, elles nous paroissent évidentes; & comme nous ne nous souvenons pas de les avoir acquises, nous les croyons nées avec nous. En conséquence, quelques désalueuses qu'elles soient, nous leur donnons les noms de lumière naturelle, de principes gravés, imprimés dans l'ame. Nous nous en rapportons d'autant plus volontiers à ces idées, que nous croyons que si elles nous trompoient, Dieu seroit la cause de nos erreurs, & nous les regardons comme l'unique moyen qu'il nous ait donné pour arriver à la vérité. Cest ainsi que des notions avec lesquelles nous ne sommes que familiarisés paroissent, aux philosophes mêmes, des principes de la dernière évidence.

Ce qui accoutume notre esprit à cette inexactitude, c'est la manière dont nous nous sormons au langage. Nous n'arrivons à ce qu'on appelle l'âge de raison, que long tems après avoir contracté l'usage de la parole. Si l'on excepte les mots destinés à saire connoître nos besoins, c'est ordinairement le hasard qui nous a donné occasion d'entendre certains sons plutôt que d'autres, & qui a

décidé des idées que nous leur avons attachées. Pour peu qu'en réfléchissant sur les enfans que nous voyons, nous nous rappelions l'état par où nous avons passé, nous reconnoîtrons qu'il n'y a rien de moins exact que l'emploi que nous faisions ordinairement des mots. Cela n'est pas étonnant: nous entendions des expressions dont la signification, quoique bien déterminée par l'usage, étoit si composée, que nous n'avions ni assez d'expérience, ni assez de pénétration pour la saisir: nous en entendions d'autres qui ne présentoient jamais deux fois la même idée, ou qui même étoient tout-à-fait vuides de sens. Pour juger de l'impossibilité où nous étions de nous en servir avec discernement, il ne faut que remarquer l'embarras où nous sommes encore souvent de le faire.

Cependant l'usage de joindre les signes avec les choses nous est devenu si naturel, quand nous n'étions pas encore en état de peser la valeur des mots, que nous nous sommes accoutumés à rapporter les noms à la réalité même des objets, & que nous avons cru qu'ils en expliquoient parfaitement l'essence. On s'est imaginé qu'il y a des idées innées, parce qu'en effet il y en a qui sont les mêmes chez tous les hommes : nous n'aurions pas manqué de juger que notre langage est inné, si nous n'avions su que les
autres peuples en parlent de tout dissérens (1); persuadés que les mots expliquent
la nature des choses, il semble que dans
nos recherches, tous nos esforts ne tendent
qu'à trouver de nouvelles expressions. A peine
en avons nous imaginé que nous croyons
avoir acquis de nouvelles connoissances.
L'amour propre nous entretient dans cette
erreur, parce que nous nous persuadons aisément que nous connoissons les choses lorsque nous avons long-tems cherché à les connoître, & que nous en avons beaucoup parlé.

En rappelant nos erreurs à l'origine que je viens d'indiquer, on les renferme dans une cause unique, & qui est telle que nous ne saurions nous cacher qu'elle n'ait eu jusqu'ici beaucoup de part dans nos jugemens. Peut-être même pourroit-on obliger les philosophes les plus prévenus de convenir qu'elle a jeté les premiers sondemens

<sup>(1)</sup> Psamméticus, roi d'Egypte, sit élever deux ensans avec désense de prononcer aucune parole devant eux. Le premier mot qu'ils prononcèrent sut beccos, qui signific pain en langue phrygienne. De · là on conclut que cette langue conservoit des mots de la laugue naturelle, & que par conséquent elle étoit la plus ancienne.

de leurs systèmes: il ne faudroit que les interroger avec adresse. En esset, si nos passions occasionnent des erreurs, c'est qu'elles abusent d'un principe vague, d'une expression métaphorique & d'un terme équivoque, pour en faire des applications d'où nous puissions déduire les opinions qui nous stattent. Si nous nous trompons, les principes vagues, les métaphores & les équivoques sont donc des causes antérieures à nos passions. Il sussit, par conséquent, de renoncer à ce vain langage pour dissiper tout l'artissice de l'erreur.

Si l'origine de l'erreur est dans le désaut d'idée, ou dans les idées mal déterminées, celle de la vérité doit être dans des idées bien déterminées. Les mathématiques en sont la preuve. Sur quelque sujet que nous ayons des idées exactes, elles seront toujours suffisantes pour nous saire discerner la vérité: si, au contraire, nous n'en avons pas, nous aurons beau prendre toutes les précautions imaginables, nous consondrons toujours tout. En un mot, en métaphysique on marcheroit d'un pas assuré avec des idées bien déterminées, & sans ces idées on s'égareroit même en arithmétique.

Mais comment les arithméticiens ont-ils

G5

1541 DEL'ART

des idées si exactes? C'est que, connoissant de quelle manière elles s'engendrent, ils sont toujours en état de les composer ou de les décomposer, pour les comparer selon tous les rapports. Ce n'est qu'en résléchissant sur la génération des nombres qu'on a trouvé les règles de combinaisons. Ceux qui n'ont pas résléchissur cette génération peuvent calculer avec autant de justesse que les autres, parce que les règles sont sûres; mais ne connoissant pas les raisons sur lesquelles elles sont sont sont point d'idées de ce qu'ils sont, & sont incapables de découvrir de nouvelles règles.

Or, dans toutes les sciences, comme en arithmétique, la vérité ne se découvre que par des décompositions. Si l'on n'y raisonne pas ordinairement avec la même justesse, c'est qu'on n'a point encore trouvé de règles sûres pour composer & décomposer toujours exactement les idées; ce qui provient de ce qu'on n'a pas même su les déterminer. Peut-être nous sera-t-il possible d'y suppléer.



# CHAPITRE. II.

De la manière de déterminer les idées ou leurs

C'est un avis usé & généralement reçu; que celui qu'on donne de prendre les mots dans le sens de l'usage. En effet, il semble d'abord qu'il n'y a pas d'autre moyen pour se faire entendre, que de parler comme les autres. Mais si, pour avoir de véritables connoissances, il faut recommencer sans se laisser prévenir en faveur des opinions accréditées, il me paroît que, pour rendre le langage exact, on doit le réformer sans s'assujettir toujours à l'usage. Il y a bien des erreurs qu'il seroit impossible de détruire, si l'on s'obstinoit à parler comme tout le monde. Il faut donc se faire un langage à soi, si l'on veut s'exprimer avec une exactitude dont l'usage ne donne pas l'exemple.

Ce n'est pas que je veuille qu'on se sasse une loi d'attacher toujours aux mots des idées toutes dissérentes de celles qu'ils signissent ordinairement : ce seroit une affectation puérile & ridicule. L'usage est uniforme & constant pour les noms des idées simples &

G 6

pour ceux de plusieurs notions samilières au commun des hommes; alors il ne saut rien changer. Mais lorsqu'il est quession des idées complexes qui appartiennent plus particulièrement à la métaphysique & à la morale, il n'y a rien de plus arbitraire, ou même souvent de plus capricieux. C'est ce qui m'a porté à croire que, pour donner de la clarté & de la précision au langage, il falloit reprendre les matériaux de nos connoissances, & en saire de nouvelles combinaisons, sans égard pour celles qui se trouvent saites.

L'usage ne fixe le sens des mots que par le moyen des circonstances où l'on parle. A la vérité, il semble que ce soit le hasard qui dispose des circonstances: mais si nous savions nous-mêmes les choisir, nous pourrions faire dans toute occasion ce que le hasard nous fait faire dans quelques-unes, c'est-àdire, déterminer exactement la fignification des mots. Il n'y a pas d'autre moyen pour donner toujours de la précision au langage, que celui qui lui en a donné toutes les fois qu'il en a eu. Il faudroit donc se mettre d'abord dans des circonstances sensibles, afin de faire des signes pour exprimer les premières idées qu'on acquerroit par sensation; & lorsqu'en réfléchissant sur celles-là?

on en acquerroit de nouvelles, on séroit de nouveaux noms dont on détermineroit le sens, en plaçant les autres dans les circonstances où l'on se seroit trouvé, & en leur faisant faire les mêmes réslexions qu'on auroit faites. Alors les expressions succéderoient toujours aux idées: elles seroient donc claires & précises, puisqu'elles ne rendroient que ce que chacun auroit sensiblement éprouvé.

En effet, un homme qui commenceroit par se faire un langage à lui-même, & qui ne se proposeroit de s'entretenir avec les autres qu'après avoir fixé le sens de ses expressions, par des circonstances où il auroit su se placer, ne tomberoit dans aucun des défauts qui nous sont si ordinaires. Les noms des idées simples seroient clairs, parce qu'ils ne signifieroient que ce qu'il appercevroit dans des circonstances choisies : ceux des idées complexes seroient précis, parce qu'ils ne renfermeroient que les idées simples que certaines circonstances réuniroient d'une manière déterminée. Enfin, quand il voudroit ajouter à ses premières combinaisons, ou en retrancher quelque chose, les signes qu'il emploieroit conserveroient la clarté des premiers, pourvu que ce qu'il auroit ajouté

ou retranché se trouvât marqué par de nouvelles circonstances. S'il vouloit ensuite saire part aux autres de ce qu'il auroit pensé, il n'auroit qu'à les placer dans les mêmes points de vue où il s'est trouvé lui-même lorsqu'il a imaginé les signes, & il les engageroit à lier les mêmes idées que lui aux mots qu'il auroit choisis.

Au reste, quand je parle de faire des mots, ce n'est pas que je veuille qu'on propose des termes tout nouveaux. Ceux qui sont autorisés par l'usage me paroissent d'ordinaire suffisans pour parler sur toute sorte de matière. Ce seroit même nuire à la clarté du langage que d'inventer, sur-tout dans les sciences, des mots sans nécessité. Je me sers donc de cette façon de parler, faire des mots, parce que je ne voudrois pas qu'on commençat par exposer les termes pour les définir ensuite, comme on fait ordinairement: mais parce qu'il faudroit qu'après s'être mis dans des circonstances où l'on sentiroit, & où l'on verroit quelque chose, on donnât à ce qu'on sentiroit & à ce qu'on verroit un nom qu'on emprunteroit de l'usage. Ce tour m'a paru assez naturel, & d'ailleurs plus propre à marquer la différence qui se trouve entre la manière dont je voudrois qu'on déterminât la fignification des mots; & les définitions des philosophes.

Je crois qu'il seroit inutile de se gêner dans le dessein de n'employer que les expressions accréditées par le langage des savans: peut-être même seroit-il plus avantageux de prendre dans le langage ordinaire les mots dont on auroit besoin.

Quoique l'un ne soit pas plus exact que l'autre, je trouve cependant dans celui-ci un vice de moins: c'est que les gens du monde, n'ayant pas autrement réstéchi sur les objets des sciences, conviendront assez volontiers de leur ignorance & du peu d'exactitude des mots dont ils se servent; les philosophes, au contraire, honteux d'avoir médité inutilement, sont toujours partisans entêtés des prétendus fruits de leurs veilles.

Asin de faire mieux comprendre cette méthode, il faut entrer dans un plus grand détail, & appliquer aux dissérentes idées ce que nous venons d'exposer d'une manière générale. Nous commencerons par les noms des idées simples.

L'obscurité & la consussion viennent de ce qu'en prononçant les mêmes mots, nous croyons nous accorder à exprimer les mêmes idées, quoique d'ordinaire les uns ajoutent

à une idée complexe des idées partielles qu'un autre en retranche. De-là il arrive que différentes combinaisons n'ont qu'un même signe, & que les mêmes mots ont, dans différentes bouches & souvent dans la même, des acceptions bien différentes. D'ailleurs, comme l'étude des langues, avec quelque peu de soin qu'elle se fasse, ne laisse pas de demander quelque réflexion, on coupe court, & on rapporte les fignes à des réalités dont on n'a point d'idées. Tels sont, dans le langage de bien des philosophes, les termes d'être, de substance, d'efsence, &c. Il est évident que ces défauts ne peuvent appartenir qu'aux idées qui sont l'ouvrage de l'esprit. Pour la signification des noms des idées simples, qui viennent immédiatement des sens, elle est connue toutà la fois; elle ne peut pas avoir pour objet des réalités imaginaires, parce qu'elle se rapporte immédiatement à de simples perceptions, qui sont, en effet, dans l'esprit telles qu'elles y paroissent. Ces sortes de termes ne peuvent donc être obscurs. Le sens en est si bien marqué par toutes les circonstances où nous nous trouvons naturellement que les enfans même ne sauroient s'y tromper. Pour peu qu'ils soient familiarisés avec leur lanque, ils ne confondent point les noms des sensations, & ils ont des idées aussi claires de ces mots, blanc, noir, rouge, mouvement, repos, plaisir, douleur, que nous mêmes. Quant aux opérations de l'ame, ils les distinguent également, pourvu qu'elles soient simples, & que les circonstances en fassent l'objet de leur réslexion: on voit par l'usage qu'ils sont de ces mots, oui, non; je veux, je ne veux pas, qu'ils en saississent la vraie signification.

On m'objectera peut - être qu'il est démontré que les mêmes objets produisent dissérentes sensations dans dissérentes personnes, que nous ne les voyons pas sous les mêmes idées de grandeur, que nous n'y appercevons pas les mêmes couleurs, &c.

Je réponds que, malgré cela, nous nous entendrons toujours suffisamment par rapport au but qu'on se propose en métaphysique & en morale. Pour cette dernière, il n'est pas nécessaire de s'assurer, par exemple, que les mêmes châtimens produisent dans tous les hommes les mêmes sentimens de douleur, & que les mêmes récompenses soient suivies des mêmes sentimens de plaisir. Quelle que soit la variété avec laquelle les causes du plaisir & de la douleur affectent

les hommes de dissérent tempérament, il suffit que le sens de ces mots plaisir, douleur, soit si bien arrêté que personne ne puisse s'y méprendre. Or, les circonstances où nous nous trouvons tous les jours ne nous permettent pas de nous tromper dans l'usage que nous sommes obligés de faire de ces termes.

Pour la métaphysique, c'est assez que les sensations représentent de l'étendue, des figures & des couleurs. La variété qui se trouve entre les sensations de deux hommes ne peut occasionner aucune confusion. Que, par exemple, ce que j'appelle bleu me paroisse constamment ce que d'autres appellent verd, & ce que j'appelle verd me paroisse constamment ce que d'autres appellent bleu; nous nous entendrons aussi bien quand nous dirons, les prés sont verds, le ciel est bleu, que si, à l'occasion de ces objets, nous avions tous les mêmes sensations. C'est qu'alors nous ne voulons dire autre chose, sinon que le ciel & les prés viennent à notre connoissance sous des apparences qui entrent dans notre ame par la vue, & que nous nommons bleues, vertes. Si l'on vouloit faire fignifier à ces mots que nous avons précisément les mêmes sensations, ces propositions ne deviendroient pas obscures; mais elles seroient fausses, ou du moins elles ne seroient pas suffisamment fondées pour être regardées comme certaines.

Je crois donc pouvoir conclure que les noms des idées simples, tant ceux des sensations que ceux des opérations de l'ame,
peuvent être sort bien déterminées par des
circonstances, puisqu'ils le sont déjà si exactement que les enfans ne s'y trompent pas.
Un philosophe doit seulement avoir attention, lorsqu'il s'agit des sensations, d'éviter
deux erreurs où les hommes ont coutume
de tomber par des jugemens précipités:
l'une, c'est de croire que les sensations sont
dans les objets; l'autre, dont nous venons
de parler, que les mêmes objets produisent
dans chacun de nous les mêmes sensations.

Dès que les termes qui sont les signes des idées simples sont exacts, rien n'empêche qu'on ne détermine ceux qui appartiennent aux autres idées. Il suffit pour cela de sixer le nombre & la qualité des idées simples dont on sorme une notion complexe. Ce qui sait qu'on trouve tant d'obstacles à déterminer, dans ces occasions, le sens des noms, & qu'on y laisse souvent beaucoup d'obscurité; c'est qu'on regarde, comme un

bon guide l'usage dont on s'est fait une habitude, & que, sans considérer s'il est exact & précis, on veut absolument s'y conformer. La morale sournit sur-tout des expressions si composées, & l'usage, que nous consultons, s'accorde si peu avec luimême, qu'en voulant parler comme tout le monde, nous ne pouvons manquer de parler d'une manière peu exacte, & de tomber dans bien des contradictions. Un homme qui s'appliqueroit d'abord à ne considérer que des idées simples, & qui ne les rassembleroit sous des signes qu'à mesure qu'il se familiariseroit avec elles, ne courroit certainement pas les mêmes dangers. Les noms des idées les plus composées dont il seroit obligé de se servir auroient constamment une signification déterminée, parce qu'en choisissant lui-même les idées simples qu'il voudroit leur attacher, & dont il auroit soin de fixer le nombre, il renfermeroit le sens de chaque mot dans des limites tracées avec la dernière exactitude.

Mais si l'on ne veut renoncer à la vaine science de ceux qui rapportent les mots à des réalités qu'ils ne connoissent pas, il est inutile de penser à donner de la précision au langage. L'arithmétique n'est démontrée dans toutes ses parties, que parce que nous avons une idée exacte de l'unité, & que par l'art avec lequel nous nous servons des signes, nous déterminons combien de sois l'unité est ajoutée à elle-même dans les nombres les plus composés. Dans d'autres sciences on veut, avec des expressions vagues & obscures, raisonner sur des idées complexes & en découvrir les rapports. Pour sentir combien cette conduite est peu raisonnable, on n'a qu'à juger où nous en serions, si les hommes avoient pu mettre l'arithmétique dans la consusion où se trouvent la métaphysique & la morale.

Les idées complexes sont l'ouvrage de l'esprit : si elles sont désessueuses s'est anne

l'esprit: si elles sont désectueuses, c'est parce que nous les avons mal faites: le seul moyen pour les corriger, c'est de les refaire. Il faut donc reprendre les matériaux de nos connoissances, & les mettre en œuvre, comme s'ils n'avoient pas été employés. Pour y réussir, il est à-propos dans les commencemens de n'atracher aux sons que le plus petit nombre d'idées simples qu'il sera possible; de choisir celles que tout le monde peut appercevoir sans peine, en se plaçant dans les mêmes circonstances que nous; &

de n'en ajouter de nouvelles que quand on

se sera familiarisé avec les premières, & qu'on se trouvera dans des circonstances propres à les faire entrer dans l'esprit d'une manière claire & précise. Par-là on s'accoutumera à joindre aux mots toute sorte d'idées simples, en quelque nombre qu'il puisse être.

La liaison des idées avec les signes est une habitude qu'on ne sauroit contracter tout d'un coup, principalement s'il en résulte des notions fort composées. Les ensans ne parviennent que fort tard à avoir des idées précises des nombres 1000, 10000, &c. Ils ne peuvent les acquérir que par un long & fréquent usage, qui leur apprend à multiplier l'unité, & à fixer chaque collection par des noms particuliers. Il nous sera également impossible, parmi la quantité d'idées complexes qui appartiennent à la métaphisique & à la morale, de donner de la précision aux termes que nous aurons choisis, si nous voulons, dès la première sois & sans autre précaution, les charger d'idées simples. Il nous arrivera de les prendre tantôt dans un sens & bientôt après dans un autre, parce que n'ayant gravé que superficiellement dans notre esprit les collections d'idées, nous y ajouterons ou nous en retrancherons souvent quelque chose sans nous en apper-

cevoir. Mais si nous commençons à ne lier aux mots que peu d'idées, & si nous ne passons à de grandes collections qu'avec beaucoup d'ordre, nous nous accoutumerons à composer nos notions de plus en plus, sans les rendre moins fixes & moins assurées.

Voilà, Monseigneur, la méthode que j'ai suivie dans votre instruction. Au lieu, par exemple, de commencer par exposer les opérations de l'ame, pour les définir ensuite, je me suis appliqué à vous placer dans les circonstances les plus propres à vous en faire remarquer le progrès; & à mesure que vous vous êtes fait des idées qui ajoutoient aux précédentes, je les ai fixées par des noms, en me conformant à l'usage toutes les sois que je l'ai pu sans inconvénient.

Nous avons deux sortes de notions complexes: les unes sont celles que nous formons sur des modèles; ce sont celles des substances : les autres sont certaines combinaisons d'idées simples que l'esprit réunit sans avoir de modèles; ce sont celles des êtres moraux.

Ce seroit se proposer une méthode inutile dans la pratique, & même dangereuse, que de vouloir se faire des notions des substances en rassemblant arbitrairement certaines idées simples. Ces notions nous représenteroient

des substances qui n'existeroient nulle part; rassembleroient des propriétés qui ne seroient nulle part rassemblées, sépareroient celles qui seroient réunies; & ce seroit un esset du hasard, si elles se trouvoient quelquesois conformes à des modèles. Pour rendre les noms des substances clairs & précis, il faut donc consulter la nature, & ne leur faire signifier que les idées simples, que nous observerons exister ensemble.

Il y a encore d'autres idées qui appartiennent aux substances, & qu'on nomme abstraites. Ce ne sont, comme je vous l'ai dit bien des fois, que des idées plus ou moins fimples auxquelles nous donnons notre attention, en cessant de penser aux autres idées simples qui coexistent avec elles. Si nous cessons de penser à la substance des corps comme étant actuellement colorée & figurée, & que nous ne la considérions que comme quelque chose de mobile, de divisible, d'impénétrable, & d'une étendue indéterminée, nous aurons l'idée de la matière : idée plus simple que celle des corps, dont elle n'est qu'une abstraction; quoiqu'il ait plu à bien des philosophes de la réaliser. Si ensuite nous cessons de penser à la mobilité de la matière, à sa divisibilité & à son impénétrabilité,

pour ne réfléchir que sur son étendue indéterminée, nous nous formerons une idée encore plus simple; c'est celle de l'espace pur. Il en est de même de toutes les abstractions: par où il paroît que les noms des idées les plus abstraites sont aussi faciles à déterminer que ceux des substances mêmes.

Pour déterminer les notions des êtres moraux, il faut se conduire tout autrement que pour celles des substances. Les législateurs n'avoient point de modèles quand ils ont réuni la première fois certaines idées simples dont ils ont composé les loix; & quand ils ont parlé de plusieurs actions humaines, avant d'avoir consi léré s'il y en avoit des exemples quelque part. Les modèles des arts ne se sont pas non plus trouvés ailleurs que dans l'esprir des premiers inventeurs. Les substances, telles que nous les connoissons, ne sont que certaines collections de propriétés qu'il ne dépend point de nous d'unir ni de séparer, & qu'il ne nous importer de connoître qu'autant qu'elles existent : les actions des hommes sont des combinaisons qui varient sans-cesse, & dont il est souvent de notre intérêt d'avoir des idées avant que nous en ayons vu des modèles. Si nous n'en fermions les notions qu'à mesure que l'expérience les feroit venir à notre connoissance, ce seroit souvent trop tard. Nous sommes donc obligés de nous y prendre disséremment; ainsi nous réunissons, ou séparons à notre choix certaines idées simples, ou bien nous adoptons les combinaisons que d'autres ont déja faites.

Lorsque nous formons la notion complexe d'une substance, notre dessein est de connoître cette substance telle qu'elle est: c'est-là ce qui détermine le nombre, la qualité & l'ordre des idées simples, que nous rassemblons sous un seul mot. Nous devons avoir également un but bien arrêté toutes les fois que nous formons des notions complexes sans modèle. Il n'y auroit autrement que désordre & confusion dans la réunion des idées simples: tout y seroit arbitraire, & nous raisonnerions sans nous entendre. Représentons-nous celui dont l'imagination s'est fait pour la première fois l'idée d'une montre. Son objet a été que, dans un tems donné, l'aiguille fit une révolution entière: & c'est sous ce point de vue qu'il compose d'abord en lui-même l'ouvrage qu'il exécute ensuite. Il en est de même de toutes les notions complexes: la fin doit toujours déterminer le nombre & la qualité des idées

simples qu'elles renserment. Quand je prononce, par exemple, le mot vertu, je considère l'homme par rapport à la religion & à
la société; & en conséquence j'entends par
vertu toutes les habitudes qui nous rendent
réligieux & citoyens Voilà un sonds qui
appartient toujours à la notion complexe
que je me fais. Mais cette notion, sussi amment
déterminée en général, ne l'est pas encore
pour chaque cas particulier. Elle est susceptible de dissérens accessoires suivant les
devoirs de chaque état. Elle varie donc
continuellement : elle n'est jamais exactement dans un cas ce qu'elle est dans l'autre.

En mathématique & en physique, les notions ont cet avantage, qu'ayant une sois été déterminées elles ne varient plus. Mais en morale elles se transforment de tant de manières, qu'il est rare que les hommes sachent les saisir avec précision. Retrouvant par-tout les mêmes mots, ils s'imaginent retrouver absolument par-tout les mêmes idées, & c'est là une source de mauvais raisonnemens.

Il y a donc cette différence entre les notions des substances & les notions des êtres moraux, que nous regardons celles-ci comme des modèles d'après lesquels nous

jugeons des choses; & que celles-là ne sont que des copies dont les choses nous ont donné les modèles. Pour la vérité des premières, il faut que les combinaisons de notre esprit soient conformes à ce qu'on remarque dans les choses; pour la vérité des secondes, il suffit qu'au dehors les combinaisons en puissent être telles qu'elles sont dans notre esprit. La notion de la justice seroit vraie quand même on ne trouveroit point d'action juste, parce que sa vérité consiste dans une collection d'idées, qui ne dépend point de ce qui se passe hors de nous. Celle du fer n'est vraie qu'autant qu'elle est conforme à ce métal, parce qu'il en doit être le modèle.

Par ce détail, il est facile de s'appercevoir qu'il ne tiendra qu'à nous de fixer la signification des noms, parce qu'il dépend de nous de déterminer les idées simples dont nous avons nous mêmes formé des collections. On conçoit aussi que les autres entreront dans nos pensées, pourvu que nous les mettions dans des circonstances où les mêmes idées simples soient l'objet de leur esprit comme du nôtre; & où ils se soient engagés à les réunir sous les mêmes noms que nous les aurons rassemblées.

Votre expérience, Monseigneur, vous fait connoître les avantages de cette méthode. En esset, comment vous êtes-vous fait la plupart des idées que vous avez acquises sur les sciences, sur la morale & sur les arts? c'est en considérant successivement les circonstances où les inventeurs se sont trouvés, & en vous y plaçant vous-même.

Ayant réussi par ce moyen, nous réussirons encore: Il sussira de continuer à nous conduire avec la même adresse; or cela nous devient tous les jours plus sacile.

#### CHAPITRE III.

De l'art de soutenir & de conduire son attention & sa réflexion.

L'EXPÉRIENCE est l'habitude de juger par le souvenir de ce qu'on a vu & des jugemens qu'on a déjà portés. Elle s'acquiert par l'exercice des facultés de l'ame, & elle est aussi nécessaire dans la recherche de la vérité que dans la conduite de la vie.

Mais puisqu'il est de sa nature de nous faire juger d'après ce que nous avons vu & d'après les jugemens que nous avons portés, elle doit nous jeter dans bien des erreurs:

 $H_3$ 

## DE L'ART

il suffit que nous ayons souvent vu superficiellement, & jugé précipitamment, chose fort ordinaire.

Quand il s'agit de régler nos actions, les circonstances nous obligent souvent de reconnoître que nous manquons d'expérience, ou que celle que nous avons est très-fautive: il n'en est pas de même quand nous avons à raisonner sur des choses de pure spéculation. Alors il est très rare qu'on se rende à soi même le témoignage de n'avoir ni assez vu, ni assez bien vu. Rien n'est si commun que de juger sans avoir résléchi.

Notre réflexion a deux objets : les sensations actuelles, & les sensations que nous nous souvenons d'avoir eues, & ces deux choses s'éclairent mutuellement. Tantôt ce que nous avons éprouvé nous aide à mieux démêler ce que nous éprouvons; d'autres fois ce que nous éprouvons corrige des erreurs où nous sommes tombés par des

jugemens précipités.

Les objets sensibles étant fort composés, nous ne pouvons les comparer qu'en formant des abstractions : par là nous voyons ce qui convient à tous, & ce qui les distingue; & nous les distribuons en distérentes classes.

Or, les idées ne peuvent plus tomber sous les sens lorsqu'elles sont abstraites & générales. Nous ne saurions voir un corps en général, un arbre en général. Nous ne saurions même rien imaginer de semblable. Il en est de même de toutes les idées senfibles lorsqu'on les considère d'une manière générale, un son en général, une saveur en général.

Les idées ainsi considérées deviennent intellectuelles : car quoiqu'originairement elles n'aient été que des sensations, elles ne sont plus l'objet de la faculté qui sent; elles sont l'objet de la faculté intelligente, c'est-à-dire, de la faculté qui abstrait, qui compare & master and student contra

qui juge.

Notre réflexion peut se borner aux idées intellectuelles; car je ne puis réfléchir que sur des idées abstraites: mais nous ne saurions la borner à des idées sensibles. Nous ne résléchissons, par exemple, sur la grandeur d'un corps, que parce que nous comparons sa grandeur avec celle d'un autre corps. Dès-lors notre esprit est donc occupé d'une idée commune, abstraite, & par conséquent intellectuelle.

C'est à la mémoire à retracer les idées intellectuelles, puisque c'est elle qui les con-

serve. Si elle les rappelle trop lentement; la réflexion laissera échapper le moment de juger, ou elle jugera avec précipitation, & sans avoir fait toutes les comparaisons nécessaires. Si la mémoire manque d'ordre & de netteté, les idées se présenteront comme un tableau consus, où l'on discerne à peine quelques traits; il ne sera pas possible de faire des analyses exactes, & la réflexion ne s'exercera que pour mal juger.

Il est donc bien important de s'assurer de sa mémoire, & des idées qu'on lui a confiées. Or, pour s'assurer de sa mémoire, il faut l'exercer beaucoup; & pour s'assurer de l'exactitude des idées dont elle a le dépôt, il faut reprendre nos connoissances à leur origine & en suivre la génération. Voilà ce que nous avons essayé de faire.

Quand on est sûr de sa mémoire & des idées qu'elle rappelle, il ne s'agit plus que de savoir régler sa réflexion: c'est-à-dire, de savoir la fixer, la soutenir, jusqu'à ce qu'on soit convaincu d'avoir bien analysé les objets dont on veut juger.

Nous avons pour cela bien des secours: si les objets sont présens, nous les touchons, nous fixons sur eux la vue, nous les regardons sous toutes les faces, nous prétons & tout, jusqu'aux paroles qu'on prononce,

donne des secours à la réflexion.

Mais il n'y a pas toujours autant de concert entre nos facultés. Souvent elles nuisent à l'intention, & par conséquent à la réflexion, par les idées contraires qu'elles offrent toutà-coup. Ainsi ce que j'entends me distrait malgré moi de ce que je vois; & une idée souvent futile qui s'offre à mon imagination m'arrache aux méditations les plus profondes.

Les philosophes méditatifs sont tombés à cette occasion dans une erreur grossière : ils ont cru que les sens sont un obstacle à la réflexion. Ils ont vu les distractions qu'ils nous donnent, ils n'ont pas vu comment ils

contribuent à nous rendre attentifs.

Qu'on se recueille dans le filence & dans l'obscurité: le plus petit bruit, ou la moindre lueur suffira pour distraire, si l'on est frappé de l'un ou de l'autre au moment qu'on ne s'y attendoit point. C'est que les idées dont

HS

on s'occupe se lient naturellement avec la situation où l'on se trouve; & qu'en conséquence les perceptions qui sont contraires à cette situation ne peuvent survenir qu'aussitôt l'ordre des idées ne soit troublé. On peut remarquer la même chose dans une supposition toute différente. Si pendant le jour & au milieu du bruit je résléchis sur un objet, ce sera assez pour me donner une distraction. Que la lumière ou le bruit cesse tout-à coup, dans ce cas, comme dans le premier, les nouvelles perceptions que j'éprouve sont tout-à-fait contraires à l'état où j'étois auparavant. L'impression subite qui se fait en moi doit donc encore interrompre la suite de mes idées.

Cette seconde expérience sait voir que la lumière & le bruit ne sont pas un obstacle à la réslexion: je crois même qu'il ne saudroit que de l'habitude pour en tirer de grands secours. Il n'y a proprement que les révolutions inopinées qui puissent nous distraire. Je dis inopinées; car quels que soient les changemens qui se sont autour de nous, s'ils n'offrent rien à quoi nous ne devions naturellement nous attendre, ils ne sont que nous appliquer plus sortement à l'objet dont nous voulions nous occuper. Combien de

choses différentes ne rencontre-t-on pas quelquesois dans une même campagne? Des côteaux abondans, des plaines arides, des rochers qui se perdent dans les nues, des bois où le bruit & le silence, la lumière & les ténèbres se succèdent alternativement, &c. Cependant les poëtes éprouvent tous les jours que cette variété les inspire; c'est qu'étant liée avec les plus belles idées dont la poésie se pare, elle ne peut manquer de les réveiller. La vue, par exemple, d'un côteau abondant, retrace le chant des oiseaux, le murmure des ruisseaux, le bonheur des bergers, leur vie douce & paisible, leurs amours, leur constance, leur fidélité, la pureté de leurs mœurs, &c.

L'homme ne pense qu'autant qu'il emprunte des secours, soit des objets qui lui frappent les sens, soit de ceux dont son imagination lui retrace les images; & cette observation est vraie pour les philosophes comme pour les poètes. Il est certain que selon les habitudes que l'esprit s'est faites, il n'y a rien qui ne puisse nous aider à réstéchir : c'est qu'il n'est point d'objets auxquels nous n'ayons le pouvoir de lier nos idées, & qui, par conséquent, ne soient propres à faciliter l'exercice de la mémoire & de l'imagination. Tous

consiste à savoir former ces liaisons, consormément au but qu'on se propose, & aux circonstances où l'on se trouve. Avec cette adresse, il ne sera pas nécessaire d'avoir, comme quelques philosophes, la précaution de se retirer dans des solitudes, ou de s'enfermer dans un caveau pour y méditer à la lueur d'une lampe. Ni le jour, ni les ténèbres, ni le bruit, ni le silence, rien ne peut mettre obstacle à l'esprit d'un homme qui sait penser: tout dépend des habitudes qu'on s'est saites. Quand il saut peu de chose pour distraire, c'est qu'on est peu accoutumé à résléchir.

Continuellement affaillis par des idées sensibles & par des idées intellectuelles, nous sommes entraînés des unes aux autres. Tantôt elles nous fixent avec effort sur l'objet de notre réflexion, tantôt elles nous transportent sur des objets bien différens, & elles produisent des effets aussi contraires, suivant les rapports qu'elles ont avec la chose dont nous voulons nous occuper. Il ne faut donc pas plus renoncer aux idées sensibles qu'aux idées intellectuelles; & il faut écarter les idées intellectuelles comme les idées sensibles, lorsqu'elles n'ont point d'analogie avec l'objet de notre résexion.

oH.

本本 二十二年

En esset, quand on veut résléchir sur des choses sensibles, il est évident que, s'il y a des sensations dont il faut se garantir, il y en a aussi auxquelles on ne sauroit trop se livrer.

Mais le plus difficile, c'est de commander à notre imagination. Quelquefois, plus nous voulons écarter les idées dont elle traverse notre réflexion, plus ces idées se montrent obstinément. Alors il faut emprunter le secours de toutes nos facultés. Nous regarderons avec effort l'objet que nous voulons étudier, nous le toucherons, nous en désignerons de la main toutes les parties, nous nous dirons à haute voix tout ce que nous y remarquerons. Nous déterminerons encore notre mémoire à nous rappeler de pareils objets, à nous rappeler les impressions qu'ils ont faites sur nous, les jugemens que nous en avons portés : nous écarterons au contraire toutes les choses sensibles qui ont quelque rapport avec les idées capables de nous distraire. Si après ces moyens on ne devient pas maître de son imagination, il ne restera plus qu'à attendre qu'elle se ralentisse d'elle-même. and est moletup anyon est

Le même artifice soutient l'attention qu'on veut donner aux idées intellectuelles. Car s'il y a des sensations propres à nous distraire

de pareils objets, il y en a aussi qui nous y appliquent davantage: telles sont toutes les sensations qui sont ou qui pourroient être l'origine de ces idées. Aussi l'imagination nous est-elle en pareil cas d'un grand secours: elle rend les idées équivalentes à des sensations, elle nous présente sans-cesse les tableaux qui ont avec elles la plus grande analogie, & elle empêche que rien ne puisse nous distraire.

Il n'y a personne qui ne tire quelquesois de son propre sonds des pensées qu'il ne doit qu'à lui, quoique peut-être elles ne soient pas neuves. C'est dans ces momens qu'il faut rentrer en soi pour réfléchir sur tout ce qu'on éprouve. Il faut remarquer les impressions qui se faisoient sur les sens, la manière dont l'esprit étoit affecté, le progrès de ses idées, en un mot, toutes les circonstances qui ont pu faire naître une pensée qu'on ne doit qu'à sa propre réflexion. Si l'on veut s'observer plusieurs sois de la sorte on ne manquera pas de découvrir quelle est la marche naturelle de son esprit. On connoîtra par conséquent les moyens qui sont les plus propres à le faire réfléchir; & même s'il s'est fait quelqu'habitude contraire à l'exercice de ses opérations, on pourra peu-à-peu l'en corriger,

On reconnoîtroit facilement ses défauts, fi on pouvoit remarquer que les plus grands hommes en ont eu de semblables. Les philosophes auroient suppléé à l'impuissance où nous sommes pour la plupart de nous étudier nous-mêmes, s'ils nous avoient laissé l'histoire des progrès de leur esprit. Descartes l'a fait, & c'est une des grandes obligations que nous lui ayons. Au lieu d'attaquer directement les scholastiques, il représente le tems où il étoit dans les mêmes préjugés; il ne cache point les obstacles qu'il a eus à surmonter pour s'en dépouiller; il donne les règles d'une méthode beaucoup plus simple qu'aucune de celles qui avoient été en usage jusqu'à lui; & laissant entrevoir les découvertes qu'il croit avoir faites, il prépare par cette adresse les esprits à recevoir les nouvelles opinions qu'il se proposoit d'établir (1). Je crois que cette conduite a eu beaucoup de part à la révolution dont ce philosophe est l'auteur.

Les mathématiques sont la science où l'on connoît le mieux l'art de conduire sa réflexion. Elles doivent cet avantage à la précision des idées, à l'exactitude des signes

<sup>(1)</sup> Voyer fa méthode.

& à l'enchaînement dans lequel elles présentent les choses.

C'est par-là que les mathématiciens poussent l'analyse jusque dans les derniers termes. Qu'on sache donner de la précision aux idées, de l'exactitude aux signes, & de l'ordre aux dissérens objets qu'on a à traiter, il ne sera pas bien dissicile de résléchir.

## CHAPITRE IV.

De l'analyse.

ANALYSER, c'est décomposer, comparer & saisir les rapports.

Mais l'analyse ne décompose que pour faire voir, autant qu'il est possible, l'origine & la génération des choses. Elle doit donc présenter les idées partielles dans le point de vue où l'on voit se reproduire le tout qu'on analyse. Celui qui décompose au hasard ne fait que des abstractions : celui qui n'abstrait pas toutes les qualités d'un objet ne donne que des analyses incomplettes : celui qui ne présente pas ses idées abstraites dans l'ordre qui peut facilement saire connoître la génération des objets, sait des analyses peu instructives, & ordinairement fort obscures.

L'analyse est donc la décomposition entière d'un objet, & la distribution des parties dans l'ordre où la génération devient facile. J'ai suivi, Monseigneur, cette méthode dans nos leçons; ainsi je n'ai pas besoin de vous en donner des exemples.

L'analyse est le vrai secret des découvertes, parce qu'elle tend par sa nature à nous faire remonter à l'origine des choses. Elle a cet avantage, qu'elle n'offre jamais que peu d'idées à la fois, & toujours dans la gradation la plus simple. Elle est ennemie des principes vagues, & de tout ce qui peut être contraire à l'exactitude & à la précision. Ce n'est point avec le secours des propositions générales qu'elle cherche la vérité, mais toujours par une espèce de calcul; c'est àdire, en composant & décomposant les notions, jusqu'à ce qu'on les ait comparées sous tous les rapports favorables aux découvertes qu'on a en vue. Ce n'est pas non plus par des définitions, qui d'ordinaire ne font que multiplier les disputes, c'est en expliquant la génération de chaque idée. On voit par-là quelle est la seule méthode qui puisse donner de l'évidence à nos raisonnemens, & par conséquent la seule qu'en doive suivre dans la recherche de la vérité.

rintare des étres.

Tantôt une analyse est complète en ellemême, tantôt elle ne l'est que relativement aux connoissances que nous avons. Dans le premier cas elle remonte aux qualités primitives, les embrasse toutes & ne présuppose rien. Dans le second, elle est véritablement incomplète : elle s'arrête aux qualités secondaires, aux essets que nous découvrons, aux phénomènes, & elle ne peut nous rapprocher des principes.

Le géomètre donne des exemples d'analyses complètes en elles mêmes toutes les sois qu'il détermine le nombre & la grandeur des angles & des côtés d'une figure. Il est évident que ces analyses ne présupposent rien; car une figure ne sauroit avoir autre chose que des angles & des côtés.

En physique, au contraire, les analyses ne sont complètes que relativement aux découvertes que nous avons faites. En vain décompose-t on toutes les qualités qui tombent sous nos sens; il faut nécessairement qu'il en échappe, & il en échappera toujours. Des instrumens suppléent à la foiblesse de nos organes, & paroissent nous découvrir un nouveau monde: mais dans le vrai ce ne sont que des nouvelles décorations qu'ils sont passer devant nous, & la

nature reste cachée derrière un voile qui ne se lève jamais. D'ailleurs l'art ne peut découvrir que des qualités analogues à celles
que nous connoissons déjà; & un microscope ne seroit pas plus inutile à des aveugles, qu'à nous un instrument propre à faire
appercevoir des qualités pour lesquelles il
faudroit d'autres sens que les nôtres.

Quand nos analyses sont en elles-mêmes complètes, nous avons des connoissances absolues, c'est-à-dire, que nous savons ce que les choses sont en elles-mêmes. Nous savons, par exemple, qu'un triangle est composé de trois côtés. En pareil cas nous connoissons la nature des choses.

Nous n'avons que des connoissances relatives à nous; nous sayons seulement ce que les êtres sont à notre égard lorsque les analyses ne sont pas complètes en elles-mêmes. Telles sont toutes les notions que nous nous formons des objets sensibles. Quand je sais, par exemple, l'énumération de toutes les qualités qu'on a découvertes dans l'or, je donne une analyse qui n'est complète que par rapport aux connoissances qu'on a acquises sur ce métal: mais je n'en connois pas mieux ce qu'il est en lui-même. En pareil cas l'analyse ne sauroit pénétrer dans la nature des êtres. L'analyse des facultés de l'ame est complète, si nous nous contentons de remonter
jusqu'aux sensations simples, jusqu'aux sensations dégagées de tout jugement: mais elle
est incomplète, si nous voulons pénétrer
dans la nature de l'être sentant. Cette méthode ne nous permet pas de croire longtems que nous soyons faits pour de pareilles
recherches; elle nous sait bientôt appercevoir des idées qui nous manquent, & elle
nous garantit de tous les mauvais raisonnemens que la synthèse fait saire aux philosophes.

C'est déjà un avantage: elle en a encore un autre, celui de mener à des découvertes: car les facultés de l'aine étant une sois bien analysées, il ne reste plus qu'à faire des comparaisons pour connoître les rapports qui sont entr'elles, & la manière dont elles naissent d'un même principe. Pourquoi cette vérité, le jugement, la réstexion, les passions, toutes les facultés de l'ame ne sont que la sensation transformée, a t-elle échappé à Locke & à tous les métaphysiciens? C'est qu'aucun n'a connu cette analyse rigoureuse dont nous faisons usage.

Pour raisonner sans clarté & sans précision, il suffit de s'être embarrassé dans une

mature das êtres.

DE PENSER: 189 idee vague, dont on n'a pas su faire l'analyse. Alors on est arrêté au moment qu'on auroit pu faire une découverte, & l'on répand sur les vérités connues une obscurité qui permet rarement de les démontrer. Les métaphysiciens en donnent des exemples, lorsque peu délicats sur le choix des preuves, ils accumulent l'un sur l'autre de mauvais raisonnemens, disant toujours, cela est évident, lorsque leurs propositions sont absurdes, ou probables tout au plus, avançant comme incontestable tout ce qu'ils pensent; regardant comme incompréhensible tout ce qu'ils n'ont pas imaginé; révant qu'ils voient la lumière, & se croyant faits pour la montrer.

On raisonne donc au hasard quand on ne sait pas analyser; car'alors on ne peut reconnoître l'évidence, ni en distinguer les dissérentes espèces, ni, lorsqu'elle manque, déterminer les dissérens degrés de certitude dont les choses sont susceptibles: on donne des principes vagues pour des idées, des désinitions de mot, pour des essences; & des discours consus pour des démonstrations.

Il n'est pas toujours possible à l'analyse d'apprécier tous les rapports. Par exemple, comment déterminer entre des couleurs les

degrés de dissérence ou de ressemblances! Comment les déterminer entre des saveurs, des odeurs, entre des qualités tactiles, telle que le chaud, le froid, la dureté, la mollesse, &c. Comment les déterminer entre toutes les idées qu'on peut comprendre sous les termes généraux de plaisir & de douleur. Ce sont-là des sensations simples qu'on ne peut ni diviser, ni mesurer. L'oreille même n'est parvenue à marquer avec précision les intervalles des sons, que parce que d'autres sens ont mesuré les corps sonores.

Les mathématiques passent pour la science la mieux démontrée, non qu'il ne soit possible aux autres sciences de donner d'aussi bonnes démonstrations, mais parce qu'elle est appuyée sur des principes plus sensibles, & sur des idées qui sont naturellement déterminées. Quand, pour s'élever dans l'infini, elle perd de vue ces principes & ces idées, elle devient incertaine, & elle s'égare souvent dans des paralogismes. Ce qui lui est encore favorable, c'est qu'aucun préjugé ne nous intéresse à nous refuser à ses démonstrations; & que lorsque le commun des hommes ne la peut pas suivre dans ses spéculations, tout le monde s'accorde à en juger sur le témoignage des géomètres.

Comme il est bien plus difficile de juger de la force des démonstrations par la seule comparaison des idées, que par la forme sensible qu'elles prennent constamment dans le discours; on s'est fait une habitude de juger qu'il y a démonstration, par-tout où l'on trouve la sorme dont les géomètres se servent, & qu'il n'y en a point là où cette sorme ne se trouve pas. De là il est arrivé que les uns ont dit, il n'y a démonstration qu'en mathématiques, & que d'autres, ayant sait bien des essorts pour transporter dans la théologie, dans la morale & ailleurs tout ce qu'ils ont pu de la sorme géométrique, se sont imaginés saire des démonstrations.

Mais si, n'ayant aucun égard aux sormes; qui dans le vrai ne sont rien à l'évidence, nous ne considérons que les idées, nous reconnoîtrons que l'identité, qui fait seule en mathématiques la sorce des démonstrations, donne aussi des démonstrations dans les autres sciences: c'est aux esprits justes, sans prévention, & capables d'une attention soutenue, qu'il appartient d'en juger.



arranging the best of the second property of the second se

#### CHAPITRE V.

De l'ordre qu'on doit suivre dans la recherche de la vérité.

L me semble qu'une méthode qui a conduit à une vérité peut conduire à une seconde, & que la meilleure doit être la même pour toutes les sciences. Il suffiroit donc de résléchir sur les découvertes qui ont été faites pour apprendre à en faire de nouvelles: les plus simples seroient les plus propres à cet esset, parce qu'on remarqueroit avec moins de peine les moyens qui ont été mis en usage. Je prendrai pour exemple les notions élémentaires de l'arithmétique, & je suppose que nous sussions dans le cas de les acquérir pour la première sois.

Nous commencerions sans-doute par nous faire l'idée de l'unité, & l'ajoutant plusieurs sois à elle même, nous en formerions des collections que nous sixerions par des signes. Nous répéterions cette opération, & par ce moyen nous aurions bientôt sur les nombres autant d'idées complexes que nous souhaiterions d'en avoir. Nous réstéchirions ensuite sur la manière dont elles se sont formées;

nous

nous en observerions les progrès, & nous apprendrions infailliblement les moyens de les décomposer. Dès-lors nous pourrions comparer les plus complexes avec les plus simples, & découvrir les propriétés des unes & des autres.

Dans cette méthode, les opérations de l'esprit n'auroient pour objet que des idées simples ou des idées complexes que nous aurions formées, & dont nous connoîtrions parfaitement la génération. Nous ne trouverions donc point d'obstacle à découvrir les premiers rapports des grandeurs. Ceux-là connus, nous verrions plus facilement ceux qui les suivent immédiatement, & qui ne manqueroient pas de nous en faire appercevoir d'autres. Ainsi, après avoir commencé par les plus simples, nous nous élèverions insensiblement aux plus composés; & nous nous ferions une suite de connoissances qui dépendroient si fort les unes des autres, qu'on ne pourroit arriver aux plus éloignées que par celles qui les auroient précédées.

Les autres sciences, qui sont également à la portée de l'esprit humain, n'ont pour principes que des idées simples qui nous viennent par sensation. Pour en acquérir

Tome IV.

des notions complexes, nous n'avons, comme dans les mathématiques, d'autre moyen que de réunir les idées simples en dissérentes collections. Il y saut donc suivre le même ordre dans les idées, & apporter la même précaution dans le choix des signes.

Bien des préjugés s'opposent à cette conduite: mais voici le moyen que j'imagine

pour s'en garantir.

C'est dans l'enfance que nous nous sommes imbus des préjugés qui retardent les progrès de nos connoissances, & qui nous font tomber dans l'erreur. Un homme que Dieu créeroit d'un tempérament mûr, & avec des organes si bien développés qu'il auroit dès les premiers instans un parfait usage de la raison, ne trouveroit pas dans la recherche de la vérité les mêmes obstacles que nous. Il n'inventeroit des signes qu'à mesure qu'il éprouveroit de nouvelles sensations, & qu'il seroit de nouvelles réflexions. Il combineroit ses premières idées selon les circonstances où il se trouveroit; il fixeroit chaque collection par des noms particulie rs; & quand il voudroit comparer deux notions complexes, il pourroit aisément les analyser, parce qu'il ne trouveroit point de difficultés à les réduire aux idées

simples dont il les auroit lui-même formées. Ainsi, n'imaginant jamais de mots qu'après s'être sait des idées, ses notions seroient toujours exactement déterminées, & sa langue ne seroit point sujette aux obscurités & aux équivoques des nôtres. Imaginons-nous donc être à la place de cet homme, passons par toutes les circonstances où il doit se trouver, voyons avec lui ce qu'il sent, formons les mêmes réslexions, acquérons les mêmes idées, analysons-les avec le même soin, exprimons-les par de pareils signes, & saisons-nous pour ainsi dire une langue toute nouvelle.

En ne raisonnant, suivant cette méthode, que sur des idées simples ou sur des idées complexes qui seront l'ouvrage de l'esprit, nous aurons deux avantages: le premier c'est que, connoissant la génération des idées sur lesquelles nous méditerons, nous n'avancerons point que nous ne sachions où nous sommes, comment nous y sommes venus, & comment nous pourrions retourner sur nos pas. Le second, c'est que dans chaque matière nous verrons sensiblement quelles sont les bornes de nos connoissances; car nous les trouverons lorsque les sens cesseront de nous sournir des idées, & que par

conséquent l'esprit ne pourra plus former des notions. Or, rien ne me paroît plus important que de discerner les choses auxquelles nous pouvons nous appliquer avec succès, de celles où nous ne pouvons qu'échouer Pour n'en avoir pas su faire la dissérence, les philosophes ont souvent perdu à examiner des questions insolubles un tems qu'ils auroient pu employer à des recherches utiles. On en voit un exemple dans les essorts qu'ils ont faits pour expliquer l'essence & la nature des êtres.

Toutes les vérités se hornent aux rapports qui sont entre des idées simples, entre des idées complexes, & entre une idée simple & une idée complexe. Par la méthode que je propose, on pourra éviter les erreurs où l'on tombe dans la recherche des unes & des autres.

Les idées simples ne peuvent donner lieu à aucune méprise. La cause de nos erreurs vient de ce qu'observant superficiellement une notion, nous ne remarquons pas tout ce qu'elle renferme, & que par conséquent nous en retranchons, sans nous en appercevoir, des idées qui en sont des parties essentielles; ou de ce que notre imagination, jugeant précipitamment, y suppose

ce qui n'y est pas, & par conséquent nous y sait voir des idées qui n'en ont jamais sait partie. Or, nous ne pouvons rien retrancher d'une idée simple, puisque nous n'y distinguons point de parties; & nous n'y pouvons rien ajouter, tant que nous la considérons comme simple, puisqu'elle perdroit sa simplicité.

Ce n'est que dans l'usage des notions complexes qu'on pourroit se tromper, soit en ajoutant, soit en retranchant quelque chose mal-à-propos. Mais si nous les avons faites avec les précautions que je demande, il sussir pour éviter les méprises, d'en reprendre la génération; car par ce moyen nous y verrons ce qu'elles renserment, & rien de plus, ni de moins. Cela étant, quelques comparaisons que nous fassions des idées simples & des idées complexes, nous ne leur attribuerons jamais d'autres rapports que ceux qui leur appartiennent.

Les philosophes ne sont des raisonnemens si obscurs & si confus, que parce qu'ils ne soupçonnent pas qu'il y ait des idées qui soient l'ouvrage de l'esprit; ou que s'ils le soupçonnent, ils sont incapables d'en découvrir la génération. Prévenus que les idées sont

tout quakel his hommed to Lasop took

innées, ou que telles qu'elles sont, elles ont été bien faites; ils croient n'y devoir rien changes, & ils les adoptent avec confiance. Comme on ne peut bien analyser que les idées qu'on a soi-même formées avec ordre, leurs analyses sont presque toujours désectueuses. Ils étendent ou restreignent mal à propos la fignification des mots, ils la changent sans s'en appercevoir, ou même ils rapportent les mots à des notions vagues & à des réalités inintelligibles. Il faut ( qu'on me permette de le répéter ), il faut donc se faire une nouvelle combinaison d'idées; commencer par les plus simples que les sens transmettent; en former des notions complexes qui, en se combinant à leur tour, en produiront d'autres, & ainsi de suite. Pourvu que nous consacrions des noms distincts à chaque collection, cette méthode ne peut manquer de nous faire éviter l'erreur.

Descartes a eu raison de penser que, pour arriver à des connoissances certaines, il salloit commencer par rejeter toutes celles que nous croyons acquises: mais il s'est trompé lorsqu'il a cru qu'il suffisoit pour cela de les revoquer en doute. Douter si deux & deux tont quatre, si l'homme est un animal rai-

sonnable, c'est avoir des idées de deux, de quatre, d'homme, d'animal & de raisonnable. Le doute laisse donc subsister les idées telles qu'elles sont; & nos erreurs venant de ce que nos idées ont été mal faites, il ne les sauroit prévenir. Il peut pendant un tems nous faire suspendre nos jugemens: mais enfin nous ne sortirions d'incertitude qu'en consultant les idées qu'il n'a pas détruites; & par conséquent, si elles sont vagues & mal déterminées, elles nous égareront comme auparavant. Le doute de Descartes est donc inutile. Chacun peut éprouver par lui-même qu'il est encore impraticable : car si l'on compare des idées familières & bien déterminées, il n'est pas possible de douter des rapports qui sont entr'elles : telles sont, par exemple, celles de nombres.

Si ce philosophe n'avoit pas été prévenu pour les idées innées, il auroit vu que l'unique moyen de se faire un nouveau fond de connoissances étoit de détruire les idées mêmes pour les reprendre à leur origine, c'est-à-dire aux sensations. Par-là on peut remarquer une grande différence entre dire avec lui qu'il faut commencer par les choses

sommer of the contract to the I 4

les plus simples, ou suivant ce qu'il m'en paroît par les idées les plus simples que les sens transmettent. Chez lui les choses les plus simples sont des idées innées des principes généraux & des notions abstraites, qu'il regarde comme la source de nos connoissances. Dans la méthode que je propose, les idées les plus simples sont les premières idées particulières qui nous viennent par sensation. Ce sont les matériaux de nos connoissances, que nous combinerons selon les circonstances, pour en former des idées complexes & des idées abstraites, dont l'amalyse nous découvrira les rapports. Il faut remarquer que je ne me borne pas à dire qu'on doit commencer par les idées les plus simples, mais je dis par les idées les plus simples que les sens transmettent, ce que j'ajoute afin qu'on ne les confonde pas avec les notions abstraites, ni avec les principes généraux des philosophes. L'idée du solide, par exemple, toute complexe qu'elle est, est une des plus simples qui viennent immédiatement des sens. A mesure qu'on la décompose, on se forme des idées plus simples qu'elle; & qui s'éloignent dans la même proportion de celles que les sens transmertent. On la voit diminuer dans la surface,

dans la ligne, & disparoître entièrement

dans le point (1).

Il y a encore une différence entre la méthode de Descartes & celle que j'essaie d'établir. Selon lui il faut commencer par définir les choses, & regarder les définitions comme des principes propres à en faire découvrir les propriétés. Je crois au contraire qu'il faut commencer par chercher les propriétés, & il me paroît que c'est avec fondement. Si les notions que nous sommes capables d'acquérir ne sont, comme je l'ai fait voir, que différentes collections d'idées simples, que l'expérience nous a fait rassembler sous certains noms; il est bien plus naturel de les former, en cherchant les idées dans le même ordre que l'expérience les donne, que de commencer par les définitions, pour déduire ensuite les disférentes propriétés des choses.

Par ce détail on voit que l'ordre qu'on doit suivre dans la recherche de la vérité est le même que j'ai déjà eu l'occasion d'indiquer en parlant de l'analyse. Il consiste à remonter à l'origine des idées, & à en saine

<sup>(1)</sup> Je prends les mots de surface, ligne, point dans le sens des géomètres.

dissérentes compositions & décompositions; pour les comparer par tous les côtés & pour en découvrir tous les rapports. Je vais dire un mot sur la conduite qu'il me paroît qu'on doit tenir pour rendre son esprit aussi propre aux découvertes qu'il peut l'être.

# CHAPITRE VI.

Comment on peut se rendre propre aux découvertes.

L'faut commencer par se rendre compte des connoissances qu'on a sur la matière qu'on veut approsondir, en développer la génération, & en déterminer exactement les idées. Pour une vérité qu'on trouve par hasard, & dont on ne peut même s'assurer, on court risque, lorsqu'on n'a que des idées vagues, de tomber dans bien des erreurs.

Toutes ces idées étant bien déterminées, ce sont autant de données qui, étant comparées entr'elles, doivent nécessairement conduire à de nouvelles vérités. Tout consiste à suivre, dans les combinaisons qu'on en sait, la plus grande liaison qui est entr'elles. Quand je veux résléchir sur un objet, je remarque d'abord que les idées que j'en ai sont liées

avec celles que je n'en ai pas, & que je cherche. J'observe ensuite que les unes & les autres peuvent se combiner de bien des manières, & que, selon que les combinaisons varient, il y a entre les idées plus ou moins de liaisons. Je puis donc supposer une combinaison où la liaison est aussi grande qu'elle peut l'être; & plusieurs autres où la liaison va en diminuant, en sorte qu'elle cesse enfin d'être sensible. Si j'envisage un objet par un endroit qui n'a point de liaison sensible avec les idées que je cherche, je ne trouverai rien. Si la liaison est légère, je découvrirait peu de chose, mes pensées ne me paroîtront que l'effet d'une application violente, ou même du hasard, & une découverte faite de la sorte me sournira peu de lumière pour arriver à d'autres. Mais que je confidère un objet par le côté qui a le plus de liaison avec les idées que je cherche, je découvrirai tout, l'analyse se sera presque sans effort de ma part, & à mesure que j'avancerai dans la connoissance de la vérité, je pourrai observer jusqu'aux ressorts les plus subtils de mon esprit, & par-là apprendre l'art de faire de nouvelles analyses.

Toute la difficulté se borne à savoir comment on doit commencer pour saisir les idées

selon leur plus grande liaison. Je dis que la combinaison où cette liaison se rencontre est celle qui se conforme à la génération même des idées. Il faut par conséquent commencer par l'idée première qui a dû produire toutes les autres. Venons à un exemple.

Les Scholastiques & les Cartésiens n'ont connu ni l'origine ni la génération de nos connoissances: c'est que le principe des idées innées, & la notion vague de l'entendement, d'où ils sont partis, n'ont aucune liaison avec cette découverte. Locke a mieux réussi, parce qu'il a commencé au sens; & il n'a laissé des choses imparfaites dans son ouvrage, que parce qu'il n'a pas dé eloppé les premiers progrès des opérations de l'ames Fai essayé de faire ce que ce philosophe avoit oublié, & aussi-tôt j'ai découvert des vérités qui lui avoient échappé, & j'ai donné une analyse où je développe l'origine & la génération de toutes nos idées & de toutes nos facultés. l'ai toujours suivi cette méthode dans les systèmes que je vous ai expliqués.

Au reste, on ne pourra se servir avec succès de la méthode que je propose, qu'autant que l'on prendra toutes sortes de précautions, asin de n'avancer qu'à mesure qu'on déterminera exactement ses idées. Si

l'on passe trop légérement sur quelques unes, on se trouvera arrêté par des obstacles, qu'on ne vaincra qu'en revenant à ses premières notions, pour les déterminer mieux qu'on n'avoit sait.

Les philosophes ont souvent demandé s'il y a un premier principe de nos connoissances. Les uns n'en ont supposé qu'un, les autres deux ou même davantage. Je vous ai souvent sait remarquer que le principe de la liaison des idées est le plus simple, le plus lumineux & le plus fecond. Dans le tems même qu'on n'en remarquoit pas l'influence, l'esprit humain lui devoit tous ses progrès.

### CHAPITRE VII.

De l'ordre qu'on doit suivre dans l'exposition de la vérité.

CHACUN sait que l'art ne doit pas paroître dans un ouvrage; mais peut-être ne sait on pas également que ce n'est qu'à force d'art qu'on peut le cacher. Il y a bien des écrivains qui, pour être plus faciles & plus naturels, croient ne devoir s'assujettir à aucun ordre. Cependant si, par la belle nature.

on entend la nature sans désaut, il est évident qu'on ne doit pas chercher à l'imiter par des négligences, & que l'art ne peut disparoître que lorsqu'on en a assez pour les éviter.

Il y a d'autres écrivains qui mettent beaucoup d'ordre dans leurs ouvrages : ils les divisent & subdivisent avec soin, mais on est choqué de l'art qui perce de toutes parts. Plus ils cherchent l'ordre, plus ils sont secs, rebutans & difficiles à entendre : c'est parce qu'ils n'ont pas su choisir celui qui est le plus naturel à la matière qu'ils traitent. S'ils l'eussent choisi, ils auroient exposé leurs pensées d'une manière si claire & si simple, que le lecteur les eût compris trop facilement, pour se douter des efforts qu'ils auroient été obligés de faire. Nous sommes portés à croire les choses faciles ou difficiles pour les autres, selon qu'elles sont l'un ou l'autre à notre égard; & nous jugeons naturellement de la peine qu'un écrivain a eue à s'exprimer ; par celle que nous avons à l'entendre.

L'ordre naturel à la chose ne peut jamais nuire. Il en faut jusque dans les ouvrages qui sont faits dans l'enthousiasme; dans une ode, par exemple: non qu'on y doive raisonner méthodiquement; mais il saut se conformer à l'ordre dans lequel s'arrangent les idées qui caractérisent chaque passion. Voilà, ce me semble, en quoi consiste la sorce & toute la beauté de ce genre de poésie.

S'il s'agit des ouvrages de raisonnement, ce n'est qu'autant qu'un auteur y met de l'ordre, qu'il peut s'appercevoir des choses qui ont été oubliées, ou de celles qui n'ont

point été approfondies.

L'ordre nous plaît, la raison m'en paroît bien simple: c'est qu'il rapproche les choses, qu'il les lie, & que, par ce moyen, facilitant l'exercice des opérations de l'ame, il nous met en état de remarquer sans peine les rapports qu'il nous est important d'appercevoir dans les objets qui nous touchent. Notre plaisir doit augmenter à proportion que nous concevons plus facilement les choses que nous sommes curieux de connoître.

Le défaut d'ordre plaît aussi quelquesois à cela dépend de certaines situations où l'ame se trouve. Dans ces momens de rêverie où l'esprit, trop paresseux pour s'occuper longtems des mêmes pensées, aime à les voir stotter au hasard on se plaira, par exemple, beaucoup plus dans une campagne que dans les plus beaux jardins. C'est que le désordre qui y règne paroît s'accorder mieux avec

celui de nos idées, & qu'il entretient notre rêverie, en nous empêchant de nous arrêter sur une même pensée. Cet état de l'ame est même assez voluptueux, sur-tout lorsqu'on en jouit après un long travail.

Il y a aussi des situations d'esprit savorables à la lecture des ouvrages qui n'ont point d'ordre. Quesquesois, par exemple, je lis Montaigne avec beaucoup de plaisir, d'autres sois j'avoue que je ne puis le supporter. Je ne sais si d'autres ont sait la même expérience; mais, pour moi, je ne voudrois pas être condamné à ne lire jamais que de pareils écrivains. Quoiqu'il en soit, l'ordre a l'avantage de plaire plus constamment; le désaut d'ordre ne plaît que par intervalles, & il n'y a point de règles pour en assurer le succès. Montaigne est donc bien heureux d'avoir réussi, & l'on seroit bien hardi de vouloir l'imiter.

L'objet de l'ordre, c'est de faciliter l'intelligence d'un ou vrage. On doit donc éviter les longueurs, parce qu'elles lassent l'esprit; les digressions, parce qu'elles le distraisent; les divisions & les subdivisions trop fréquentes, parce qu'elles l'embarassent; & les répétitions, parce qu'elles le fatiguent : une bose dite une seule sois, & où elle doit l'être, est plus claire, que répétée ailleurs plusieurs fois.

Il faut dans l'exposition, comme dans la. recherche de la vérité, commencer par les idées les plus faciles & qui viennent immédiatement des sens, & s'élever ensuite par degrés à des idées plus simples ou plus composées. Il me semble que, si l'on saisissoit bien le progrès des vérités, il seroit inutile de chercher des raisonnemens pour les démontrer, & que ce seroit assez de les énoncer; car elles se suivroient dans un tel ordre, que ce que l'une ajouteroit à celle qui l'auroit immédiatement précédée, seroit trop simple pour avoir besoin de preuve. De la sorte on arriveroit aux plus compliquées, & l'on s'en assureroit mieux que par toute autre voie. On établiroit même une si grande subordination entre toutes les connoissances qu'on auroit acquises, qu'on pourroit à son gré aller des plus composées aux plus simples, ou des plus simples aux plus composées. A peine pourroit-on les oublier, ou du moins, si cela arrivoit, la liaison qui seroit entr'elles faciliteroit les moyens de les retrouver.

Mais pour exposer la vérité dans l'ordre le plus parfait, il faut avoir remarqué celui dans lequel elle a pu naturellement être

trouvée : car la meilleure manière d'instruire les autres, c'est de les conduire par la route qu'on a dû tenir pour s'instruire soi-même. Par ce moyen on ne paroîtroit pas tant démontrer des vérités déjà découvertes, que faire chercher, & trouver des vérités nouvelles. On ne convaincroit pas seulement le lecteur, mais encore on l'éclaireroit; & en lui apprenant à faire des découvertes par lui-même, on lui présenteroit la vérité sous les jours les plus intéressans. Enfin, on le mettroit en état de se rendre raison de toutes ses démarches: il sauroit toujours où il est, d'où il vient, où il va : il pourroit donc juger par lui - même de la route que son guide lui traceroit, & en prendre une plus sûre, toutes les fois qu'il verroit du danger à le suivre.

La nature indique elle-même l'ordre qu'on doit tenir dans l'exposition de la vérité: car si toutes nos connoissances viennent des sens, il est évident que c'est aux idées sensibles à préparer l'intelligence des notions abstraites. Est-il raisonnable de commencer par l'idée du possible pour venir à celle de l'existence? ou par l'idée du point pour passer à celle du solide? Les élémens des sciences ne seront simples & faciles, que quand on aura pris

une méthode toute opposée. Si les philosophes ont de la peine à reconnoître cette vérité, c'est parce qu'ils se laissent prévenir par un usage que le tems paroît avoir consacré. Cette prévention est si générale, que je n'aurai presque pour moi que les ignorans: mais ici les ignorans sont juges, puisque c'est pour eux que les élémens sont faits. Dans ce genre, un chef-d'œuvre aux yeux des savans remplit mal son objet, nous ne l'entendons pas. pas traiter eng

Les géomètres même, qui devroient mieux connoître les avantages de l'analyse que les autres philosophes, donnent souvent la préférence à la synthèse. Aussi, quand ils sortent de leurs calculs, pour entrer dans des recherches d'une nature différente, on ne leur trouve plus la même clarté, la même précision, ni la même étendue d'esprit. Nous avons quatre métaphysiciens célèbres, Descartes, Mallebranche, Leibnitz & Locke. Le dernier est le seul qui ne fut pas géomètre; & de combien n'est il pas supérieur aux trois autres?

Concluons que si l'analyse est la méthode qu'on doit suivre dans la recherche de la vérité, elle est aussi la méthode dont on doit se servir, pour exposer les découvertes qu'on a faites.

## 212 DEL'ART DE PENSER:

De tous les philosophes, le chancelier Bacon est celui qui a le mieux connu la cause de nos erreurs. Il a vu que les idées, qui sont l'ouvrage de l'esprit, avoient été mal faites, & que, par conséquent, pour avancer dans la recherche de la vérité, il falloit les refaire. C'est un conseil qu'il répète souvent. Mais pouvoit - on l'écouter? Prévenu comme on l'étoit pour le jargon de l'école ou pour les idées innées, ne devoiton pas traiter de chimérique le projet de renouveller l'entendement humain? Bacon proposoit une méthode trop parfaite, pour être l'auteur d'une révolution. Descartes devoit mieux réussir, soit parce qu'il laissoit subsister une partie des erreurs, soit parce qu'il ne sembloit quelquefois en détruire que pour en subsister de plus séduisantes.

Dans la première partie de cet ouvrage, nous avons expliqué la génération des idées; dans la seconde, nous avons fait voir comment on doit conclure son esprit : c'est tout

ce que renferme l'art de penser.

Fin du Tome quatrième.

SUN HOLD WILL

venite, she left and is methode door on don't le les les les pour exposer les dicourseres qu'on a faites.



# T A B L E DES MATIERES.

#### ART DE PENSER.

Pag. 5.

Le faut à la pensée de l'accroissement, de la nourriture & de l'action.

## PREMIERE PARTIE.

De nos pensées & de leurs causes.

#### CHAPITRE PREMIER.

De l'ame suivant les différens systèmes où elle peut se trouver. Pag. 8.

Nos sensations sont l'origine de toutes nos connoissances. Nos besoins sont la cause de leur développement & de leur progrès. Mauvais raisonnement des philosophes qui attribuent à la matière la faculté de penser. C'est seulement dans l'état actuel que les sens sont la cause de nos connoissances, & ils n'en sont

que la cause occasionnelle. C'est aussi uniquement dans l'état actuel, que nous pouvons nous observer. L'ame, après la dissolution du corps, conserve toutes ses facultés. Trois états dissérens par rapport à l'ame.

#### CHAPITRE II.

De la cause des erreurs des sens. Pag. 15.

Ce ne sont pas nos sens qui nous trompent, ce sont des jugemens que nous sormons d'après des idées qu'ils ne nous donnent pas. Les sens ne nous sont pas connoître la nature des choses qui sont hors de nous. Comment ils nous donnent des idées. Trois choses à distinguer dans les sensations. Idées claires & distinctes qu'elles renferment. Ces idées sont la source de toutes nos connoissances. Deux sortes de vérités. Observations sur les idées confuses & sur les idées distinctes, sur les vérités contingentes & sur les vérités nécessaires.

#### CHAPITRE III.

De la connoissance que nous avons de nos perceptions. Pag. 24.

Premier degré de connoissances. Comment

des perceptions, que nous ne remarquons pas, influent dans notre conduite. Nous ne remarquons pas le plus grand nombre de nos perceptions.

#### CHAPITRE IV.

Des perceptions que nous pouvons nous rappeler. Pag. 29.

Perceptions qu'on ne rappelle que d'une manière confuse. Les idées d'étendue se réveillent facilement. En conséquence les idées des figures peu composées se reveillent avec la même facilité. Celles des figures fort composées ne se réveillent pas : on ne s'en rappelle que les noms. Secours dont s'aide l'imagination. Idées qui ne se réveillent qu'autant qu'elles sont fort familières.

## CHAPITRE V.

the sections to a

De la liaison des idées & de ses effets. Pag. 33.

Les besoins déterminent notre attention. Ils font le lien fondamental de nos idées. Les idées ne se retracent qu'autant qu'elles sont liées à quelques-uns de nos besoins. Exemples

qui le prouvent. Les liaisons d'idées ont leurs inconvéniens & leurs avantages. Elles se font volontairement ou involontairement. Il y en a qui sont nécessaires à notre conservation, & que par cette raison on juge faussement des nu urelles. Il y en a qui sont une source de préjugés, de faux jugemens, de préventions, de folie. Comment les liaisons d'idées produisent la folie. Dangers des romans. Danger de certains ouvrages de dévotion. Personne n'est tout-à-sait exempt de folie. Pouvoir de l'imagination. Cause de ce pouvoir.

## CHAPITRE VI.

## De la nécessité des signes. Pag. 52.

Nécessité des signes en arithmétique. Si les nombres n'avoient pas chacun des signes, on n'en auroit pas d'idées. Les signes sont nécessaires pour se faire des idées de toute espèce. Ils le sont pour se faire de plusieurs idées une idée complexe. Ils le sont par conséquent pour déterminer l'idée que nous nous faisons d'une substance. Ils le sont encore pour déterminer les idées que nous nous faisons des êtres moraux. Combien l'usage des signes contribue à l'exercice de la réslexion & de toutes nos facultés. Mais il saut dans l'usage des signes de la clarté, de la précision & de l'ordre,

l'ordre. Comme nous ne sommes pas capables de nous en servir toujours avec la même exactitude, nous ne le sommes pas de réstéchir toujours également bien dans tous les genres de connoissances. La justesse de notre jugement dépend de l'exactitude avec laquelle nous nous servons des signes. Mais nous nous servons des mots long-tems avant de savoir nous rendre compte des idées que nous y attachons. C'est l'usage des signes & l'adresse à s'en servir qui fait toute la différence qu'on remarque entre les esprits. Pour travailler avec succès à l'instruction des enfans, il faudroit connoître parfaitement les premiers ressorts de l'esprit humain. 100月 地方方型品

## CHAPITRE VII.

Confirmation de ce qui a été prouvé dans le chapitre précédent. Pag. 68.

Muet de naissance qui parle tout à coup. Questions qu'on auroit pu lui faire. Combien l'exercice de ses facultés intellectuelles avoit été borné. Jusqu'à quel point il avoit été capable de raisonnement. Il s'étoit conduit par imitation & par habitude plutôt que par réslexion. Il ne savoit pas distinctement ce que c'est que la vie, ni ce que c'est que la mort. De ce que nos idées ne sont déter-

Tome IV. K

minées que par des signes, il ne s'ensuit pas que nos raisonnemens ne roulent que sur des mots. Méprises de Locke au sujet de l'usage des fignes.

### CHAPITRE VIII.

De la nécessité & des abus des idées générales. Pag. 78.

Les idées abstraites sont des idées partielles. Elles ne sont pas innées : elles ne sont pas toutes l'ouvrage de l'esprit. Les sens nous donnent des idées abstraites. Comment nous nous faisons des idées abstraites des facultés de l'ame. Comment nous nous en faisons de toutes espèces. Celles où il entre des combinaisons sont proprement l'ouvrage de l'esprit. Les idées générales ne sont que des idées sommaires. Nous déterminons les genres & les espèces d'après des connoissances souvent bien imparfaites. Les idées générales ne sont nécessaires que parce que notre esprit est borné. La manière de nous en servir supplée à la limitation de notre esprit. Les bêtes ont des idées abstraites. De quel secours les idées générales sont à l'esprit. On est tombé dans l'erreur de les prendre pour des êtres. Cause de cette erreur. Comment on a multiplié ces être imaginaires. Comment on a cru connoître par ce moyen

les essences des choses. Comment on a cru pouvoir donner des définitions des substances. On a réalisé jusqu'au néant. On a réalisé les facultés de l'ame, ce qui a donné lieu à des questions futiles. Les abstractions réalisées ont fait raisonner mal sur l'espace & sur la durée. Pourquoi nous sommes portés à réaliser nos abstractions. Il n'en résulte que des erreurs & du jargon que nous prenons pour science. D'où il arrive qu'on ne peut pas expliquer les choses les plus simples. Exemple de ce jargon.

#### CHAPITRE IX.

Des principes généraux & la synthèse. Pag. 101.

Comment les propositions générales ont été regardées comme des principes propres à conduire à des découvertes. L'inutilité & l'abus de ces principes paroissent sur-tout dans la synthèse. Ces principes ne peuvent conduire à aucune découverte. Ils donnent lieu à des démonstrations frivoles. A quoi se borne l'usage qu'on doit faire des principes généraux. Pour arriver à des découvertes, il faut décomposer & composer. Abus des syllogismes. Comment on doit se faire des principes.

K 2

#### CHAPITRE X.

Des propositions identiques & des propositions instructives, ou des désinitions de mot & des désinitions de mot & des désinitions de chose. Pag. 112.

Après avoir observé nos connoissances dans les principes généraux, il les faut observer dans les propositions particulières. Toute proposition vraie est une proposition identique. Comment une proposition identique peut être instructive. Une proposition instructive pour un esprit peut n'être qu'identique pour un autre. Pourquoi une proposition identique en soi est instructive pour nous. Pourquoi l'identité des propositions échappe dans les sciences de calcul. Comment on la faisit en métaphysique. Trois sortes de définitions. Comment les définitions de mot sont des définitions de chose. Recherches inutiles des logiciens.

#### CHAPITRE XI.

de des principal satisfactor de la contractor de la contr

De notre ignorance sur les idées de substance, de corps, d'espace & de durée. Pag. 220.

Nous ne connoissons le sujet de nos sensations que par les sensations qu'il éprouve. Nous ne connoissons les corps que par les qualités dont nous les revêtissons. L'étendue & le mouvement sont deux phénomènes que tous les autres supposent. Ces phénomènes ne sont pas connoître la réalité des choses. Erreur des philosophes à ce sujet. Idée qu'on se fait de la durée & de l'étendue. Jugement de Descartes & de Newton sur l'étendue. Jugement de Descartes & de Newton sur l'étendue. Jugement de Locke sur la durée. La durée n'offre rien d'absolu, si l'ame pense toujours.

#### CHAPITRE XII.

De l'idée qu'on a cru se faire de l'infini. Pag. 130.

Nous n'avons point d'idée de l'infini. Pour avoir l'idée d'un nombre fini, il n'est pas nécessaire d'avoir l'idée d'un nombre infini. Parce que nous avons l'idée d'un nombre auquel on peut toujours ajouter, nous croyons avoir celle d'un nombre infini. Nous croyons avoir cette idée, parce que nous lui avons donné un nom. Pour reconnoître ces méprises, il suffit de résléchir sur la génération des idées des nombres. Les philosophes voient l'infini par tout. Comment nous imaginons que la matière est divisible à l'infini. Nous n'en pouvons pas conclure qu'elle le soit.

R 3

## CHAPITRE XIII.

Des idées simples & des idées complexes.

Pag. 134.

Toute perception est une idée simple. Différentes espèces d'idées complexes. Comment on connoît les idées simples Pour connoître les idées complexes, il les faut analyser. Inutilité des définitions que donnent les philosophes. Défaut de quelques définitions que donnent les géomètres. L'analyse est beaucoup plus propre à donner des idées. Observations sur les idées simples & sur les idées complexes. Avantages des notions des êtres moraux sur les notions des substances.

CONCLUSION. Pag. 144. Récapitulation des chapitres précédens.



## SECONDE PARTIE.

Des Moyens les plus propres à acquéret des connoissances.

#### CHAPITRE PREMIER.

De la première cause des erreurs. Pag. 147.

Le faut remonter à la source de nos erreurs. Cette source est dans l'habitude de nous servir des mots sans en avoir déterminé les idées. Comment nous avons contracté cette habitude. Comment les erreurs naissent de cette habitude. Elle est l'unique cause de nos erreurs. Elle nous indique la source des vraies connoissances.

#### CHAPITRE H.

De la manière de déterminer les idées ou leurs noms. Pag. 155.

Pour parler avec exactitude il ne faut pas s'assujettir à parler toujours comme l'usage. Comment les circonstances peuvent déterminer le sens des mots. Les mots dont se servent les favans ne sont pas les plus faciles à déterminer. Les noms des idées simples ont une signification déterminée. Comment on peut déterminer la signification des noms des idées complexes. Précaution qu'il faut prendre. Il faut remonter à l'origine des idées complexes. Il les faut refaire avec beaucoup d'ordre. Deux sortes d'idées complexes. Comment nous devons former les idées des substances. Comment on détermine les notions des êtres moraux. Différence entre les notions des substances & les notions des êtres moraux. Il ne tient qu'à nous de fixer la signification des mots.

#### CHAPITRE III.

De l'art de soutenir & de conduire son attention & sa réflexion Pag. 173.

L'expérience est sujette à nous tromper, sur-tout dans les choses de spéculation. Notre résexion s'occupe des sensations que nous avons, ou de celles que nous avons eu. En faisant des abstractions, este se fait des idées intellectuelles. Nous ne saurions réséchir sans nous occuper de quelques idées intellectuelles. Si les idées intellectuelles que la mémoire retrace sont mal faites, nons jugeons mal. Il faut donc s'assurer de la précision des idées que nous consions à notre mémoire, & alors

il ne reste plus qu'à savoir soutenir & conduire sa réflexion. Comment les sens la soutiennent. Comment ils la distraient. Ils ne sont pas un obstacle à la réflexion. On peut méditer dans le bruit comme dans le silence. Ce sont les sensations inopinées qui nuisent à la réflexion. Les sens & l'imagination aident la réflexion. Il s'agit seulement d'écarter les idées qui n'ont pas affez de rapport avec celles dont nous voulons nous occuper. Moyens propres à cet esset. Il faut s'observer pour apprendre à conduire sa réslexion. Les hommes de génie auroient rendu un grand service, 's'ils avoient donné l'histoire des progrès de leur esprit. Pourquoi les mathématiciens sont ceux qui connoissent le mieux l'art de conduire la réflexion.

#### CHAPITRE IV.

De l'analyse. Pag. 184.

Conditions nécessaires à l'analyse. Avantages de cette méthode. Analyse complette. Les analyses complettes nous donnent des connoissances relatives. L'analyse fait connoître les facultés de l'ame & leur génération. Si on ne sait pas analyser, on raisonne sans clarté & sans précision. Il y a des rapports que l'analyse

ne peut pas apprécier. En quoi consiste la force des démonstrations mathématiques. Méprise à ce sujet.

#### CHAPITRE V.

De l'ordre qu'on doit suivre dans la recherche de la vérité. Pag. 192.

La même méthode qui a conduit à une decouverte peut conduire à d'autres. Méthode qui réussit en arithmétique. Une pareille méthode réussiroit également dans les autres fciences. Comment on pourroit l'employer. Avantages qui en résulteroient. Elle garantiroit de bien des erreurs. Les philosophes ne se sont trompés, que parce qu'ils ne l'ont pas connue. Le doute de Descartes est inutile, & même impraticable. Les idées que Descartes appelle simples, ne sont pas celles par où il faut commencer. Il ne faut pas non plus commencer par des définitions. L'ordre analytique est celui des découvertes.

#### CHAPITRE VI.

Comment on peut se rendre propre aux découvertes. Pag. 202.

Il faut se rendre compte des idées qu'on a, & les considérer dans le point de vue où

TABLE DES MATIERES. 227
elles doivent avoir la plus grande liaison avec
celles qu'on cherche. Cette plus grande liaison
se trouve dans l'ordre de leur génération.
Exemple. Avec quelle précaution on doit
avancer dans ses recherches. La liaison des
idées est l'unique cause des progrès de l'esprit humain.

#### CHAPITRE VII.

De l'ordre qu'on doit suivre dans l'exposition de la vérité. Pag. 205.

L'art se cache à force d'art. L'ordre naturel à la chose qu'on traite est celui qu'on doit choisir. Pourquoi l'ordre plaît. Pourquoi le défaut d'ordre plaît quelquesois. Ce qu'il faut éviter pour avoir de l'ordre. Ce qu'il faudroit faire. L'ordre dans lequel la vérité doit être exposée, est celui dans lequel elle a été trouvée. La nature indique elle même cet ordre. Les philosophes ne le suivent pas. Bacon est le philosophe qui a le mieux connu la cause de nos erreurs. Conclusion de cet ouvrage.

Fin de la Table du Tome quatrième.

The state of the s

dove the literature and a service as a service and the literature

colt a designation of the color of the college of the

The second of the second to

Andrews of the state of the sta

All obtaining tal flust malmit to assor

the contract of the second of

The Continuous part of any rate of the an artists to a fill

aloughes entro I die la solot d'educa en entre

rafie lagrades I. s. Ale cartal I. lagrada I. dispersión. La restanta de la lagrada de la cartal de la carta de la carta

stole, nelve sulpatale attest notes object that

the three point port of the parties and return

dates, Lordro allagate le varità doit catro

expenses of color dained receipt allow the entering

iga tergém Aella Laupibni, saugan a la lebagoni

resold and bearing of entering strings.

placement and section of the section

de not cheurs. Considera esta con con









INSTITUTO ALFONSO X EL SABIO BIBLIOTECA

ISTE

2(111)