# UNIVERSIDADE DE LISBOA FACULDADE DE LETRAS DEPARTAMENTO DE LITERATURAS ROMÂNICAS



# A arquitectura romanesca em *Portagem*, de Orlando Mendes

Susana Maria Norte Saraiva Machado

Estudos Românicos

Literaturas Africanas de Língua Portuguesa

# UNIVERSIDADE DE LISBOA FACULDADE DE LETRAS DEPARTAMENTO DE LITERATURAS ROMÂNICAS



## A arquitectura romanesca em Portagem, de Orlando Mendes

Susana Maria Norte Saraiva Machado

Estudos Românicos

Literaturas Africanas de Língua Portuguesa

Dissertação Orientada pelo Prof. Doutor Alberto Carvalho

Deus quer, o homem sonha, a obra nasce. Deus quis que a terra fosse toda uma, Que o mar unisse, já não separasse.

Fernando Pessoa, Mensagem (1934).

À memória do meu pai, que me ensinou a gostar de literatura, e à do meu tio, que me fez amar Moçambique.

## Agradecimentos

Ao Professor Doutor Alberto Carvalho devo uma orientação continuada e exigente do meu trabalho. Destaco o seu empenho, saber, conhecimento científico e, sobretudo, disponibilidade, sem os quais este trabalho não seria possível.

Também à Professora Doutora Vânia Chaves devo o meu agradecimento pelo estímulo intelectual e conhecimento proporcionados nas suas aulas.

À Professora Doutora Fátima Mendonça dirijo um agradecimento especial pelas sugestões cedidas e também pela disponibilidade demonstrada.

#### Resumo

Uma análise aprofundada do romance *Portagem*, de Orlando Mendes, auxiliada por um conjunto de textos do Autor publicados em jornais das décadas de quarenta, cinquenta e sessenta, pode conduzir-nos a uma nova abordagem na leitura do texto, dos valores veiculados e dos pressupostos ideológicos inerentes a uma estética realista.

Influenciado pelo Neo-Realismo português e pelo romance social americano das décadas de 1920 e 1930, o autor define um projecto, no qual expõe as dificuldades vividas pelo protagonista, o mulato João Xilim, numa sociedade colonial, que se sente marginalizado e discriminado por brancos e negros, vítima da desconfiança de ambas as raças. As dúvidas quanto à dualidade da personagem levam o protagonista a encetar uma busca pela afirmação da sua identidade, que coincide com uma série de obstáculos e de encontros com outras personagens, que lhe vão permitir um crescimento interior e uma consciencialização do seu papel naquela sociedade. O momento da afirmação plena da sua opção, a opção de ser negro, com o reconhecimento dos outros, acontece na cadeia quando toma partido dos negros. Cumpre-se, assim, o "pagamento da portagem". A partir deste momento, a personagem está em condições de se tomar num indivíduo consciente, embora ainda necessite de outras aprendizagens, mas capaz de passar à luta colectiva.

No processo de composição do enredo, em momentos descritivos que antecedem situações problemáticas, o Autor utiliza procedimentos formais que o aproximam do romance social americano, em especial de *As Vinhas da Ira*, de John Steinbeck, ao deixar transparecer a técnica cinematográfica e o afastamento do narrador, convocando o efeito de real.

Contudo, este projecto é também um romance de tese, na medida em que é escrito com o propósito de fazer a apologia da mestiçagem cultural e racial e igualmente propor uma nova sociedade baseada na síntese dos valores ancestrais da África tradicional e da mensagem de fraternidade do Novo Humanismo.

#### **Abstract**

A deep analysis of the novel *Portagem*, by Orlando Mendes, helped by a set of texts of the Author published in newspapers of the 1940s, 1950s and 1960s, may lead us to a new reading approach of the text, of the values expressed and the ideological assumptions inherent to a realistic aesthetics.

Influenced by the Portuguese Neo-Realism and by the American social novel of the 1920s and 1930s, the Author defines a project, in which he exposes the difficulties lived by the main character, the bi-racial João Xilim, in a colonial society, that feels marginalized and discriminated by whites and blacks, victim of the mistrust of both races. The doubts related to the duality of the character, leads him to a quest for the statement of his identity, which coincides to a series of obstacles and meetings with other characters, allowing his interior growth and a consciousness of his role in that society. The moment of the full statement of his option, the option of being black, recognized by the others, happens while in jail, when he chooses the blacks. The "payment of the toll" is accomplished.

In the process of composing the plot, in descriptive moments that happen before problematic situations, the Author uses formal procedures that bring it close to the American social novel, especially to *The Grapes of Wrath*, by John Steinbeck, showing a cinematographic technique and the moving away of the narrator, which brings the real effect.

However, this project is also a thesis novel, as it was written with the purpose of making the apology of bi-racialism and biculturalism and proposing a new society based on the synthesis of the ancient values of traditional Africa and the message of fraternity and solidarity of the New Humanism.

## **Palavras-Chave**

- 1) Realismo
- 2) romance racial
- 3) romance de tese
- 4) colonialismo
- 5) biculturalismo
- 6) mestiçagem

# Keywords

- 1) Realism
- 2) racial novel
- 3) thesis novel
- 4) colonialism
- 5) biculturalism
- 6) bi-racialism

| INTRODUÇÃO p. 1                                                  |
|------------------------------------------------------------------|
| I. ENQUADRAMENTO HISTORIOGRÁFICO-LITERÁRIO p. 5                  |
| 1. Panorâmica temático-ideológica p. 5                           |
| 2. Situação historiográfica de <i>Portagem</i> p. 13             |
| 3. Contextualização do romance                                   |
| II. ARQUITECTURA ROMANESCA p. 29                                 |
| 1. Ordenação sequencial e lógica                                 |
| 2. Protagonismo e motivações do mulato                           |
| 3. Organização diegética do espaço-tempo p. 54                   |
| 4. Sistemas de valores em circulação no textop. 63               |
| III. CONFIGURAÇÕES DISCURSIVAS                                   |
| 1. Ponto de vista narrativo e suas implicações ideológicas p. 73 |
| 2. Estereótipos discursivos de sentido realista p. 83            |
| 3. Pressupostos ideológicos / romance de tese                    |
| CONCLUSÃO p. 105                                                 |
| BIBLIOGRAFIA p. 107                                              |
| ANEXOS p. 116                                                    |

## INTRODUÇÃO

Pretende-se com este trabalho aprofundar o conhecimento da vasta obra de Orlando Mendes, tendo por base uma motivação pessoal, orientada para a Literatura Moçambicana circunscrita a um tempo bem determinado.

O período que abrange as décadas de quarenta, cinquenta e sessenta do século XX constitui o tempo em que se efectivou o sentido nacional na Literatura Moçambicana, visando uma autonomia em relação à Literatura Portuguesa e uma afirmação da sua especificidade. O seu contexto de emergência favorece uma confirmação da identidade literária nacional.

As décadas de 1940 e 1950 correspondem a um período de incremento da actividade cultural e jornalística que vão proporcionar a divulgação de textos literários e de crítica literária. Este período é também aquele no qual aconteceu uma forte dinamização da actividade cultural, desenvolvida por alguns portugueses fugidos à perseguição da polícia política e que vão contribuir para a divulgação de autores portugueses neo-realistas, bem como de difusão de ideais que vão agudizar o sentimento da necessidade de denúncia do colonialismo.

A produção e divulgação em periódicos da Metrópole e de Moçambique de textos programáticos e de poesia de cariz marcadamente moçambicano da autoria de Orlando Mendes, constitui um vasto manancial de estudo para o aprofundamento do conhecimento da estética e da obra do autor, em particular de todo um percurso literário que conduz ao aparecimento do romance *Portagem*.

Nascido em Moçambique, filho de colonos europeus, Orlando Mendes cedo se apercebeu das injustiças sofridas por negros e mulatos, resultantes das arbitrariedades

do regime colonial, e se empenhou na denúncia destas na sua poética. O seu empenhamento ideológico amadurecido por suas leituras e estadia em Portugal, em Coimbra, onde fervilhava uma escola neo-realista, conduzem-no a uma consciencialização da necessidade de mudança da ordem instituída e da especificidade de se ser moçambicano.

Esta questão é posta em relevo no romance em estudo. O percurso individual de afirmação de identidade do protagonista, conducente a uma dimensão colectiva, na qual se posiciona o colectivo moçambicano, é o vector que atravessa a obra. O preconceito sofrido pela personagem principal, mas que é também o preconceito vivido por outros moçambicanos, bem como a afirmação de um projecto literário, que é um projecto ideológico para Moçambique, são os pontos que norteiam a obra.

Num primeiro momento, iremos demonstrar que Orlando Mendes, como grande poeta e grande vulto nas letras e cultura moçambicanas, deixou na imprensa, da então Metrópole e em Moçambique um vasto número de textos programáticos e críticos, até hoje pouco conhecidos e estudados, e que são essenciais para uma melhor compreensão da sua obra. Apesar de ter sido alvo de algum interesse por parte da crítica, alguns trabalhos permanecem ainda hoje desconhecidos ou pouco tratados. A publicação de alguns dos seus poemas em revistas literárias da década de quarenta da então Metrópole, que pode trazer uma nova abordagem do papel do poeta na literatura moçambicana, parece-nos ser por muitos ignorada. Iremos estudar esses textos e poemas, numa tentativa de melhor compreender o trabalho do escritor, em especial do romance *Portagem*.

Faremos ainda uma abordagem da situação historiográfica, que favoreceu o aparecimento do romance que será alvo do nosso estudo, o momento da sua escrita e da

sua publicação, que como veremos poderá ter um distanciamento grande, inclusivamente, iremos fazer notar que, pelo menos um capítulo deste romance já tinha sido elaborado e publicado num jornal de Lourenço Marques da década de quarenta, ao contrário do que fora afirmado pelo próprio autor, que radica a sua elaboração na década de cinquenta.

Mostraremos, também, o contexto cultural em que apareceu este romance, o primeiro na literatura moçambicana. Evidenciaremos que os anos sessenta representaram o momento propício ao surgimento desta obra. Abordaremos o panorama e o papel da imprensa na criação de uma cultura e uma literatura moçambicanas, e também no surgimento do interesse pela literatura. O ponto de viragem, a nível temático, na prosa moçambicana, com o aparecimento de uma literatura acusadora do colonialismo, será também tratado.

Em seguida, iremos analisar o romance em concreto, descrevendo os diferentes procedimentos de composição, tendo em vista a arquitectura da narrativa, sequencial e lógica, as modalidades predicativas e os valores em circulação no texto, inseridos nos seus tempos histórico e literário.

Começaremos pela ordenação sequencial e lógica do conjunto de micro-histórias que compõem o romance, de modo a evidenciar o protagonismo e o propósito do mestiço João Xilim, a personagem principal. Faremos notar também as motivações da sua conduta, inseridas num sentido maior que o Autor pretendeu dar ao texto. A organização diegética do espaço-tempo, à luz do conceito de *cronótopo*, será devidamente abordada. O sistema de valores que, consequentemente, se encontra em circulação no texto será também clarificado.

Por último, iremos mostrar que o ponto de vista narrativo, em *Portagem*, encerra algumas implicações ideológicas. Faremos notar os estereótipos discursivos de sentido realista em circulação no texto, com alguma influência do Neo-realismo Português, do Realismo Socialista e do Romance Social Norte-americano, em especial deste último. Em particular, demonstraremos a influência recebida de *As Vinhas da Ira*, de John Steinbeck, na elaboração de determinados momentos da narrativa. Estudaremos os pressupostos ideológicos convocados pelo Autor, de modo a inscrever esta obra na categoria romance de tese. Evidenciaremos que a criação da história do mestiço João Xilim teve como objectivo denunciar as injustiças e a segregação racial da sociedade moçambicana colonial, propondo, ao mesmo tempo, uma solução futura para a resolução do problema, que representa uma solução de compromisso entre os valores ancestrais do passado e os valores de um Novo Humanismo, numa perspectiva de mestiçagem cultural e racial, que é, afinal a tese veiculada pelo autor. A personagem principal será então o portador de uma missão outorgada e validada por Orlando Mendes.

### I. ENQUADRAMENTO HISTORIOGRÁFICO-LITERÁRIO

#### 1. Panorâmica temático-ideológica

Orlando Mendes, o autor, nasceu a 4 de Agosto de 1916, na Ilha de Moçambique, tendo partido ainda criança para Lourenço Marques, cidade onde viveu a maior parte da sua vida. Empregou-se nos Serviços de Fazenda aos 22 anos. Em 1939, mudou-se para a Beira, na altura ainda sede da Companhia de Moçambique. Anos mais tarde, em 1944, veio de licença graciosa a Portugal, a Metrópole de então, para estudar Ciências Biológicas, na Faculdade de Ciências da Universidade de Coimbra. Enquanto foi estudante, trabalhou em jornalismo. Dois anos antes de terminar o curso, foi convidado para o cargo de Assistente de Botânica, que ocupou durante dois anos. Regressou a Moçambique, em 1951, onde passou a exercer a profissão de fitopatologista.

Depois da Independência, trabalhou no Ministério da Saúde, estudando a utilização de plantas medicinais na medicina tradicional. Foi também Presidente do Conselho Fiscal da Associação dos Escritores Moçambicanos (AEMO) desde a sua fundação (1982) até 1987. Posteriormente, veio a ser Presidente da Assembleia-Geral da mesma Associação. Nos últimos anos, desempenhou funções de meteorologista para os serviços do Ministério da Agricultura. Morreu em Maputo, a 13 de Janeiro de 1990, deixando uma vasta obra poética, com incursões pelo romance, pelo conto, pelo teatro e ensaio, para além de uma extensa colaboração em jornais e revistas de Portugal e de Moçambique, antes e depois da Independência deste último. Recebeu o prémio Fialho

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Orlando Albuquerque e José Ferraz Motta, *História da Literatura em Moçambique*, Braga, Edições APPACDM Distrital de Braga, 1998, p. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pires Laranjeira, *Literaturas Africanas de Expressão Portuguesa*, Lisboa, Universidade Aberta, 1995, p. 293.

de Almeida, dos Jogos Florais da Universidade de Coimbra (1946) e o primeiro Prémio de Poesia no concurso literário da Câmara Municipal de Lourenço Marques (1953).

Publicou pela primeira vez um poema seu, aos 18 anos, no jornal *O Diabo*<sup>3</sup>, que analisaremos mais adiante. A partir do final da década de 40, começou a colaborar regularmente em publicações da então Metrópole: no *Mundo Literário*<sup>4</sup> publicou quatro poemas sob o título "Poesias Africanas", e na *Seara Nova*<sup>5</sup> "Cinco Poemas do Mar Índico". Seguiram-se as revistas *Vértice*, *Colóquio/Letras* e *África*. Em Moçambique, colaborou em *Itinerário*, *Voz de Moçambique*, *Tribuna*, *Caliban*, *Notícias* e *Tempo*. Livros de poesia, deixou *Trajectórias* (1940), *Clima* (1959), *Depois do Sétimo Dia* (1963), *Portanto eu vos escrevo* (1964), *Véspera Confiada* (1968), *Adeus de Gutucumbui* (1974), *A Fome das Larvas* (1975), *País Emerso II* (1976) e *Lume Florindo na Forja* (1980). Os seus poemas figuraram também nas antologias dedicadas à poesia moçambicana, *Poesia em Moçambique* (1951), *Poetas de Moçambique* (1960) e *Poetas de Moçambique* (1962). Em 1966, publicou o romance *Portagem*<sup>6</sup>. Seguiram-se, ainda em prosa, *Um Minuto de Silêncio* (1970), *Papá Operário mais seis histórias* (1980). *País Emerso I* (1975) compreende poesia, conto e teatro, e *Produção com que Aprendo* (1978) poesia e histórias.

Possuidor de carácter determinado, revelador de uma integridade na leitura de si próprio, envolveu-se directa e indirectamente em polémicas vindas a público em jornais, a primeira das quais aconteceu após o poeta e crítico literário Rui Knopfli ter feito uma

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nº 61, Lisboa, 25-8-1935. Semanário de crítica literária e artística, publicado em Lisboa de 2 de Junho de 1934 – data do número espécime – a 21 de Dezembro 1940, num total de 326 números.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nº 40, Lisboa, 8-2-1947. Semanário de crítica e informação literária, científica e artística, publicado em Lisboa, de 11 de Maio de 1946 a 1 de Maio de 1948, num total de 53 números.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Nº 1029, Lisboa, 19-4-1947. Revista quinzenal "de doutrina e crítica", publicada em Lisboa, de 21 de Outubro de 1921 a Janeiro de 1979, num total de 1599 números.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Orlando Mendes, *Portagem*, Lisboa, Edições 70, 1981. Daqui em diante, para simplificar, abreviaremos o título para *P*., em caso de citação.

crítica ao seu livro de poesia *Clima* (1959), no jornal *A Voz de Moçambique*<sup>7</sup>, à qual o poeta respondeu no número seguinte do mesmo jornal, com o artigo intitulado "Resposta a um «casulo» crítico". Knopfli respondeu com "Clima Instável" Mais tarde, já depois da Independência, reagiu a uma recensão de Sara Abdul Satar sobre os cadernos I e II de *País Emerso*, publicada na revista África<sup>11</sup>, com o texto intitulado "Nota de Esclarecimento", publicado na mesma revista. Alguns anos antes, veio, indirectamente, a dar origem a uma polémica entre Alexandre Lobato e o jornalista Rodrigues Júnior, então decano da chamada literatura colonial, que acabou por ultrapassar as páginas dos jornais<sup>13</sup>.

Como ensaísta, Orlando Mendes, foi dos poucos que se preocupou em fazer um estudo cronológico da literatura em Moçambique até 1975, no livro *Sobre Literatura Moçambicana* (1980).<sup>14</sup> Para o jornal *Itinerário*<sup>15</sup>, nos primeiros números, escreveu textos críticos reveladores de um compromisso com a geração presencista, a analisar mais adiante: "Rehabilitação da Poesia" e "A Nossa Mensagem".

\_

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> N° 3, Lourenço Marques, 31-3-1960. Jornal pertencente à Associação dos Naturais de Moçambique, publicado em Lourenço Marques, de 1959 a 1975.

<sup>8</sup> Nº 4, Lourenco Marques, 30-4-1960.

<sup>9</sup> N° 5, Lourenço Marques, 31-5-1960.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Estes textos encontram-se em anexo.

 $<sup>11~\</sup>text{N}^\circ$  4, Lisboa, Abril-Junho de 1979. Revista de Literatura, Arte e Cultura publicada em Lisboa, de Julho de 1978 a Janeiro de 1981, num total de 11 números.

<sup>12</sup> Nº 6, Lisboa, Outubro-Dezembro de 1979. Este texto encontra-se em anexo.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Alexandre Lobato publicou no *Notícias*, em 1947, o artigo "Para uma Cultura Moçambicana", a propósito da inclusão de "Cinco Poemas do Mar Índico", de Orlando Mendes, na revista *Seara Nova* (1947). Aí, considera não haver ainda uma cultura verdadeiramente moçambicana: "há elementos para uma cultura moçambicana, mas não existe ainda essa cultura como expoente intelectual duma identidade psico-socio-geográfica, isto é, da terra e da gente de Moçambique." Rodrigues Júnior, entre Março de 1949 e Maio de 1950, acabou por publicar, no mesmo jornal, cinquenta e um artigos, subordinados àquele título, pretendendo refutar aquela ideia, e que mais tarde foram reunidas num volume, em 1951. No ano seguinte, Alexandre Lobato publica o livro *Sobre "Cultura Moçambicana"*. *Reposição de um Problema e Resposta a um Crítico*, no qual analisa esta problemática nas diversas áreas artísticas.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Fátima Mendonça, *Literatura Moçambicana – a História e as Escritas*, Maputo, Universidade Eduardo Mondlane, 1988, p. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Publicação mensal de letras, arte, ciência e crítica, editada em Lourenço Marques, de 7 de Fevereiro de 1941 a Setembro/Outubro de 1955, num total de 149 números.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> N° 1, Lourenço Marques, 7-2-1941, p. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> N° 2, Lourenço Marques, 3-3-1941, p. 3.

Sobre o poeta, Eugénio Lisboa escreveu: " [...] essa «voz colectiva» (e mais vigiada) desse poeta cheio de dignidade recolhida que é Orlando Mendes (tão pouco citado, tão imerecidamente preterido por outros de interesse poético infinitamente menor) [...]." O próprio veio a proclamar-se o primeiro poeta maduro de Moçambique e com isso afirmou o seu domínio sobre a arte de escrever poesia<sup>19</sup>. A importância dos seus primeiros poemas para os poetas e críticos moçambicanos é tal que a data de publicação de "Cinco Poesias do Mar Índico" na revista *Seara Nova* (1947) é considerado um marco na história da literatura moçambicana, pois revela uma ruptura com o período anterior²0.

Fonseca Amaral descreveu a influência que Orlando Mendes teve nos poetas da sua geração, com a publicação de poemas de temática africana na revista *Mundo Literário*<sup>21</sup> e José Craveirinha destaca o seu pioneirismo.<sup>22</sup> "Desde *Trajectórias* (1940), com o poema «Evolução», coloca-se como pioneiro da moderna poesia moçambicana, e a sua obra alarga-se e aprofunda-se, revelando uma consciência aguda das suas responsabilidades de homem moçambicano [...]".<sup>23</sup> Para Manuel Ferreira, e também Fátima Mendonça, Orlando Mendes, Noémia de Sousa e Fonseca Amaral são os pioneiros da moderna poesia moçambicana<sup>24</sup>.

Os jovens escritores moçambicanos referem a sua generosidade e disponibilidade para com eles. Ungulani Ba Ka Khosa sublinha a relação de proximidade existente entre

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Eugénio Lisboa, *Crónica dos Anos da Peste*, Lisboa, Imprensa Nacional – Casa da Moeda, 1996, p. 328.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Russel Hamilton, *Literatura Africana, Literatura Necessária II*, Lisboa, Edições 70, 1984, p. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Fátima Mendonça, *idem*, p. 37

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Patrick Chabal, Vozes Moçambicanas – Literatura e Nacionalidade, Lisboa, Vega, 1994, p. 132.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Michel Laban, *Moçambique – encontro com escritores*, vol. 1, Porto, Fundação Engenheiro António de Almeida, 1998, p. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Manuel Ferreira, *Literaturas Africanas de Expressão Portuguesa* 2, Biblioteca Breve, Instituto de Cultura Portuguesa, 1977, p. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> *Idem*, ibidem, e Fátima Mendonça, *idem*, p. 22.

Orlando Mendes e os escritores da sua geração<sup>25</sup>. Mia Couto obtêm de Orlando Mendes o prefácio ao seu livro de poesia, *Raiz de Orvalho* (1983)<sup>26</sup> e Albino Magaia intitula um dos seus livros (*Assim no tempo derrubado*) a partir de uma sugestão de Orlando Mendes<sup>27</sup>.

O idealismo de juventude é visível no poema "Palhaço"<sup>28</sup>, enviado pelo autor para o jornal *O Diabo*<sup>29</sup> e publicado em 1935, no qual exterioriza a compreensão da natureza humana e a compaixão pelo palhaço que faz rir mesmo quando tem vontade de chorar. Coloca a questão do ser e do parecer, do disfarce. O poeta é sensível ao drama humano, mas isso não é ostentado no poema. O palhaço é uma espécie de símbolo, disfarça, como também o poema porque só o diz no fim.

Não deixa de ser interessante notar que o número anterior deste jornal<sup>30</sup> apresenta um poema de Rui de Noronha. Não sendo importante para o trabalho da dissertação, reforça a consciência que estes poetas tinham que fazia sentido publicar estes poemas. Apesar de não fazer parte do nosso trabalho analisar as circunstâncias em que o conhecimento destes jornais se deu, importa salientar que estes poetas publicam num órgão com o qual se identificam.

Caminhando gradualmente para o realismo da fase da maturidade, Orlando Mendes, em 1947, através da publicação na imprensa da metrópole de poemas de temática moçambicana, marca o início de uma nova fase na literatura moçambicana. Para além do que é comummente referido pela crítica sobre a publicação de "Cinco".

<sup>27</sup> *Idem*, vol. 2, p. 841.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Michel Laban, *Moçambique – encontro com escritores*, vol. 3, Porto, Fundação Engenheiro António de Almeida, 1998, p. 1064.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> *Idem*, p. 999.

 $<sup>^{28}</sup>$  Poema em anexo.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Patrick Chabal, idem, p. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> N° 60, Lisboa, 18-8-1935. Poema em anexo.

Poesias do Mar Índico"<sup>31</sup> na revista *Seara Nova* como o início de uma nova fase da literatura moçambicana<sup>32</sup>, acreditamos que esse momento aconteceu uns meses antes, pois descobrimos na revista *Mundo Literário*, que data de Fevereiro do mesmo ano, um conjunto de quatro poemas intitulados "Poesias Africanas"<sup>33</sup>, referidos por Fonseca Amaral, que põem em evidência, por um lado uma determinada oficina poética que narra factos que se podem tematizar numa consciência crítica em relação ao processo colonial e ao processo esclavagista que o regime colonial consentiu.

Esta poética é ainda marcada por certas exigências no que se refere a ritmos, a expurgo de uma frase harmonizada entre a referência e o sentido evocativo. Neles se encontra já presente o homem negro, destacando-se uma componente oceânica como temática. O cais aparece destacado como lugar de transição, de embarque e desembarque, de itinerância, de viagem, mas de lugar de encontros também, de culturas, de homens, o que nos pode remeter para a poesia de Fernando Pessoa, nomeadamente com "Chuva Oblíqua", "Ode Marítima" e "Mensagem", o que deve ser salientado, até porque faz sublinhar a ligação do autor com a revista *Presença* e o seu papel divulgador da poesia do Primeiro Modernismo.

Cais, marinheiro, mar, viagem, negreira, comércio negreiro constituem o léxico predominante nos poemas. No poema "Cais do Sul", o poeta instiga o marinheiro loiro a contar no cais o destino do negro do mar do sul, do navio que partiu com o porão cheio de gritos abafados em ais, e do negro do cais que tem o mundo para carregar, mas a

\_

<sup>33</sup> Poesia em anexo.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Poemas em anexo.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Os críticos referem a publicação de "Cinco Poemas do Mar Índico" na *Seara Nova*, nº 1029 de 19 de Abril de 1947, como o momento de ruptura e o início de uma nova fase na literatura moçambicana. No entanto, parece-nos que esse momento aconteceu dois meses antes, em Fevereiro de 1947, por altura da publicação destes poemas na revista *Mundo Literário*, não só pelas afirmações do poeta Fonseca Amaral em entrevista a Patrick Chabal acerca das suas repercussões, mas também pela temática, onde se destaca claramente a presença do homem negro, e que o próprio Fonseca Amaral afirma ser moçambicana. Patrick Chabal, *idem*, p. 132.

carga pesa. No poema "Outro Mar", destaca-se uma clara relação de intertextualidade com "Mensagem", o mar dos sonhos do poeta acabou onde o Mar de Pessoa renasceu, o mar do poeta é diferente do pessoano, não é onde nasce um "Quinto Império", é um mar colectivo, onde já navega um sonho sozinho que não pode ainda ser nomeado, mas adivinhado. "História Quase Marítima" apresenta o marinheiro sueco, que tem mulata à espera no bar, onde diz um poema que o negro que carrega no cais escuta com atenção, pensando no seu irmão.

O poeta de "Então" prediz a sua/nossa partida do cais do sul, o regresso das caravelas, e solicita ao negro que escreva o seu nome a tinta azul no costado do último navio, pois seu nome irá contar em todos os mares a história do cais do negro, e alguém como o poeta sentirá como ele, e diga também adeus até nunca mais, e o sonho de partir do negro do cais deixará de existir.

Não devemos esquecer que em 1947 Orlando Mendes se encontrava em Portugal (de 1944 a 1951), em Coimbra, e que aqui teve contacto com o que acontecia na cena literária nacional e mesmo internacional, nomeadamente com o Neo-realismo e com as querelas entre presencistas e neo-realistas, em Portugal, e com a poesia negro-americana e afro-cubana divulgada por revistas literárias. É importante salientar que esta revista *Mundo Literário* divulgou poesia negra de Langston Hughes (nº 8, de 29-06-1946), concretamente dois poemas intitulados "Proémio" e "Adeus", "A Poesia do Negro José Maria" de Francisco José Tenreiro e uma "Página de Poesia Afro-Cubana", com os poemas "Sábas" e "Canto Negro" de Nicolás Guillén e "Drumi Mobila" de Ignacio Villa (nº 36 de 11-01-1947).<sup>34</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Consultámos todos os números desta revista na Biblioteca Nacional de Lisboa, disponíveis em microfilme, do nº 1 de 11-05-1946 ao nº 53 de 01-05-1948.

No texto "Rehabilitação da Poesia"35, publicado em 1941, no jornal Itinerário, Orlando Mendes destaca o papel da Presença na divulgação de novas formas de poesia, no entanto defende que os presencistas foram, por muitos, mal interpretados, havendo abusos a essa liberdade poética, ou seja, poesia sem rima, sem ritmo, sem ideais sem música. Sublinha que se deve então reabilitar o sentido estético da poesia. Isto denota o conhecimento do autor acerca das questões que separavam presencistas e neo-realistas.

Em "A Nossa Mensagem"<sup>36</sup>, publicado no número seguinte do mesmo jornal, o autor volta à mesma questão, afirmando o seu alinhamento com os artistas da Presença e também com os intelectuais de O Diabo, estabelecendo assim uma solução de compromisso entre o sentido estético e o sentido humanista da temática. Defende ainda uma renovação do processo artístico integrado no contexto moçambicano, como uma missão dos poetas moçambicanos.

Nestes dois textos programáticos, Orlando Mendes deixa antever as linhas fundamentais da sua produção literária até à Independência, por um lado a preocupação estética e o seu compromisso com a geração da Presença, por outro a vertente humanista da temática que vai evoluindo para um alinhamento com o Neo-realismo e Realismo Socialista, embora adaptados ao contexto moçambicano da época, visando não a relação entre explorador/explorado, mas sim entre colonizador/colonizado.

No entanto, o próprio autor afirma não se sentir influenciado pelo Neo-realismo Português ou pelos autores brasileiros, definindo-se como poeta realista<sup>37</sup>.

Ttexto em anexo.Texto em anexo.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Patrick Chabal, *idem*, p. 76.

Consciente do trabalho e rigor exigidos ao escritor, em entrevista conduzida por Eugénio Lisboa para A Voz de Moçambique<sup>38</sup> quando inquirido sobre o seu romance, na altura ainda no prelo, o autor afirma:

Sinto-me à vontade perante o romance, no sentido em que gosto de escrever ficção. Todavia, essa forma de expressão literária exige persistência no inquérito às vidas e seus ambientes, selecção cuidadosa de temas, sistemática repartição de afazeres e lazeres do escritor e acurada disciplina na longa tarefa de realização.

### 2. Situação historiográfica de Portagem

O romance que constitui o objecto desta investigação tem como espaço e tempo Moçambique na época em que este se encontrava sob administração e jurisdição portuguesas, sendo, portanto, uma colónia/província ultramarina de Portugal. Como obra literária, é tributária de um momento histórico, de condicionalismos históricosociais específicos, de um autor e de uma época. Por isso, torna-se necessário fazer uma breve abordagem de outras séries, para melhor se poder situá-lo e analisá-lo dentro da problemática da literatura moçambicana. "Se estudarmos a evolução limitando-nos à série literária previamente isolada, tropeçamos a todo momento nas séries vizinhas, culturais, sociais, existenciais no sentido lato do termo; e por conseguinte estamos condenados a permanecer incompletos."<sup>39</sup> Começar pela série histórica parece ser, pois, uma possibilidade.

O texto literário não imita a realidade, cria-a<sup>40</sup>, constrói um mundo fictício através do qual modeliza o mundo actual, representando-o metafórica ou metonimicamente<sup>41</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> N° 106, Lourenço Marques, 08-12-1963, p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> J. Tynianov, "Da Evolução Literária", *Teoria da Literatura – I*, Lisboa, Edições 70, 1999, p. 127.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Tvetan Todorov, "A Leitura como Construção", *Géneros do Discurso*, Lisboa, Edições 70, s.d., p. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Gilberto Matusse, Construção da imagem de Moçambicanidade em José Craveirinha, Mia Couto e Ungulani Ba Ka Khosa, Maputo, Livraria Universitária, Universidade Eduardo Mondlane, 1998, p. 70.

Estabelece relações com o mundo empírico, ao construir um mundo possível, mas que não deixa de ser um mundo fictício. Em *Portagem*, o mundo fictício representado relaciona-se com a sociedade moçambicana das décadas de 1940 e 1950. Oportunamente demonstraremos esta asserção.

Moçambique, até aos anos 40 do século XX, é, tal como as outras colónias africanas, concebido apenas como um fornecedor de matérias-primas, não tendo beneficiado de investimentos e pouco desenvolvido. Devido à sua situação geográfica e à sua distância em relação à Metrópole, dificilmente consegue atrair a vinda de colonos. No entanto, depois da II Guerra Mundial, a política portuguesa em relação a África modifica-se, em boa parte devido a pressões internacionais para que Portugal promova a autodeterminação das colónias.

Em 1951, o termo colónia é substituído por província ultramarina. Angola e Moçambique transformam-se em colónias de povoamento, esforçando-se o Governo português para orientar candidatos para terras portuguesas<sup>42</sup>. Em 1954, é aprovado um novo "Estatuto dos Indígenas das províncias da Guiné, Angola e Moçambique", mais liberal, mas que continua a caracterizar os indígenas como indivíduos aos quais não pode ser aplicado o direito público e privado dos cidadãos portugueses.<sup>43</sup> Só em 1961 este estatuto é revogado e o trabalho forçado suprimido.

A partir da década de 1950 até à Independência Nacional, Moçambique vai conhecer um desenvolvimento sem precedentes, beneficiando também de uma conjuntura favorável. A subida do preço do algodão, principal produção de Moçambique, nos mercados internacionais vai contribuir para a prosperidade da

\_

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Armelle Enders, *História da África Lusófona*, Mem Martins, Editorial Inquérito, 1997, p. 95.

colónia. Com o início da Guerra Colonial/de Independência Nacional, em 1964, este desenvolvimento acentua-se.

A chegada de um maior número de brancos vai trazer alterações à sociedade, sobretudo com a chegada de mulheres brancas, que vem acentuar uma tendência para alguma separação racial, em especial em Moçambique, onde a influência da África do Sul e da Rodésia dá ênfase a este fenómeno<sup>44</sup>. Os poucos negros assimilados e os mestiços passam a ser preteridos em cargos públicos.

Em relação ao ensino, compete à Igreja a instrução dos indígenas. O Acordo Missionário de 1940 estabelece que os missionários devem ser de origem portuguesa e que o catecismo deve ser ministrado em Português. A Igreja Católica é considerada um agente essencial da lusitanização dos territórios ultramarinos e a "acção civilizadora" é entregue às missões católicas<sup>45</sup>. A instalação de igrejas protestantes em Moçambique, a partir de 1880, é vista como um perigo para a política assimilacionista portuguesa<sup>46</sup>. Na verdade, entre outros sentidos, a presença protestante foi conotada com uma acção desnacionalizadora da colónia.

O número de africanos a frequentar a escola foi sempre escasso. A distinção entre africanos indígenas e assimilados vai reflectir-se no sistema de ensino, que estabelecia, ao nível primário, o *ensino rudimentar* (mais tarde denominado *de adaptação*) para indígenas e o *ensino primário* para "civilizados" e indígenas que tivessem concluído o ensino rudimentar. É este ensino rudimentar que é confiado às missões, abarcando as componentes escolar e religiosa.<sup>47</sup>

-

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Cláudia Castelo, *Passagens para África – O Povoamento de Angola e Moçambique com Naturais da Metrópole* (1920-1974), Porto, Afrontamento, 2007, p. 286.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Armelle Enders, *idem*, p. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Gilberto Matusse, idem, p. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> *Idem*, pp. 62, 63.

Gradualmente vai assistir-se a uma laicização do ensino. A legislação que estabelece um regime de escola pública nas colónias surge com o decreto de 14 de Agosto de 1845, de José Falcão, e a partir daí vão surgir escolas públicas em várias cidades. De um único liceu existente na colónia, em Lourenço Marques, - o liceu 5 de Outubro - , criado com o advento da República<sup>48</sup>, atinge-se o número de seis (três em Lourenço Marques, um na Beira, um em Quelimane e um em Nampula) já no final do período colonial. <sup>49</sup> Os Estudos Universitários chegam apenas no final dos anos 60.

A língua portuguesa, até 1940, não ocupou o lugar de destaque que seria de esperar, especialmente em Lourenço Marques, onde era frequente ver nomes de estabelecimentos comerciais, associações, ementas de restaurantes, etc., em inglês. Mas com a chegada do general José Tristão da Silva com o cargo de governador-geral, o panorama altera-se.

Proibiu a utilização da língua inglesa em nomes de estabelecimentos comerciais, as ementas e os folhetos teriam obrigatoriamente de ser redigidos em português, podendo ter no verso a versão inglesa, os jornais foram obrigados a só aceitarem anúncios em inglês se tivessem a versão portuguesa ao lado. Nomeou uma Comissão de Pureza da Língua, integrada por professores do liceu local, a quem passaram a ser previamente submetidos letreiros, folhetos, etc. Instituiu coimas e fiscalizações. Estas medidas continuaram a ser cumpridas até à Independência.<sup>50</sup>

As perseguições da P.I.D.E. na Metrópole fazem chegar a Moçambique, nos anos 40 e 50, indivíduos bastante cultos, muitos ligados ao círculo Neo-Realista, que vão contribuir para o enriquecimento cultural da colónia, e que se ocupam de várias

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Ilídio Rocha, A Imprensa de Moçambique, Lisboa, Livros do Brasil, 2000, p. 144.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Oliveira Boléo, *Monografia de Moçambique*, Lisboa, Agência Geral do Ultramar, 1971, p. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Ilídio Rocha, *idem*, pp.. 160, 161.

vertentes, desde o ensino<sup>51</sup> ao jornalismo ou mesmo ao comércio livreiro. Com eles trazem também o conhecimento do que no estrangeiro acontece em termos culturais e literários. A sua contribuição para a divulgação do Neo-Realismo português, do Realismo Nordestino brasileiro, do romance sociológico norte-americano ou mesmo do Realismo Socialista vai ajudar a formar os jovens e os menos jovens de então e a preparar caminho para a cena cultural dos anos sessenta. Rui Nogar<sup>52</sup> afirma que tudo o que sabe deve-o, em primeiro lugar, a muitos professores que eram exilados políticos, alguns pertencentes ao Partido Comunista Português.

Dos Estados Unidos chegam os ecos do romance sociológico de John dos Passos, Sinclair Lewis, John Steinbeck e Ernest Hemingway, e das condições de vida dos pobres durante a Grande Depressão, dos deserdados do mundo, tema universal. Do Brasil, vem o conhecimento de autores como Graciliano Ramos, Jorge Amado e José Lins do Rego e da sua denúncia através da escrita da dureza da vida no nordeste para os menos afortunados. Da União Soviética, embora clandestinamente, chegam notícias de uma escrita empenhada na luta revolucionária dos oprimidos, uma escrita como praxis. Mas de Portugal há já algum tempo que chegam os livros de Soeiro Pereira Gomes ou Alves Redol, nos quais a dialéctica da luta de classes, as relações entre exploradores e explorados são os traços dominantes.

O romance racial, determinado pela isotopia da cor da pele, que vai surgir nos anos sessenta, é tributário do Neo-Realismo e do Realismo Socialista, tratando da relação entre colonizador e colonizado. Nesta fase, há já uma consciência entre os intelectuais de que a palavra e o romance podem servir uma causa, podem ser o dedo acusador das

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> *Idem*, p. 144.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Patrick Chabal, *idem*, p. 161.

injustiças e da opressão sofridas pelos moçambicanos negros e mulatos em nome de um *status quo* que interessa ao colonialismo.

Orlando Mendes, conhecedor do Neo-Realismo desde meados da década de 40, aquando da sua estadia em Portugal (1944-1951), em Coimbra, vai ser influenciado por esta estética para a elaboração de *Portagem*, apesar de o negar, preferindo definir-se como realista. Não podemos esquecer que é em Coimbra que aparece uma iniciativa editorial aglutinante do movimento: o "Novo Cancioneiro"; e que os estudantes ouviam emissoras estrangeiras e folheavam revistas estrangeiras, começaram a ter interesse pelo realismo social, liam o novo romance americano e sobretudo os autores brasileiros.<sup>53</sup> Alguns tiveram mesmo acesso às obras clássicas do Realismo Socialista de George Fiedmann, Henri Lefêvbre e Plekanov. Os periódicos *O Diabo* e *Seara Nova*, para os quais Orlando Mendes enviou os seus poemas, são alguns dos que começam por divulgar o Neo-Realismo em Portugal, o que só por si pode ser esclarecedor quanto ao posicionamento ideológico do autor.

Mas é também o romance social americano, sobretudo *As Vinhas da Ira*, de John Steinbeck, que irá ter forte influência na arquitectura romanesca da obra em estudo, como mais adiante demonstraremos. Orlando Mendes teve certamente contacto com os mestres americanos<sup>54</sup>.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Barreiros, António José, *História da Literatura Portuguesa*, Vol. II, Edição de Autor, 1998, p. 510.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Luandino Vieira, em entrevista recente ao Jornal de Letras, nº 1013, de 29-08-2009 a 11-08-2009, afirma que foi a partir do momento que António Jacinto lhe emprestou *As Vinhas da Ira*, de John Steinbeck, que o desviou "do que estava escrevendo".

### 3. Contextualização do romance

O aparecimento da tipografia e consequentemente da imprensa, com os primeiros jornais locais, vão imprimir uma nova dinâmica na vida cultural moçambicana e permitir aos homens de letras a divulgação dos seus textos literários e jornalísticos, o que funcionou também como estímulo para uma maior acção. O aparecimento da imprensa contribuiu para a estabilização de uma cultura de escrita<sup>55</sup> e também para o incremento de uma actividade literária nascente.

Contudo, a actividade cultural começa a manifestar-se logo no início do século XIX. Alexandre Lobato refere que "as tentativas para uma vida do espírito em Moçambique remontam aos primeiros anos do século XIX e tomaram incremento nos meados do mesmo século, na Ilha de Moçambique"56. Afirma ainda que era à volta do Capitão-General, primeiro, e do Governador-Geral, depois, que se reunia a elite em serões literários que eram aproveitados pelos poetas locais para recitarem os seus poemas românticos<sup>57</sup>. Aquele historiador considera, ainda, a estadia, em degredo, do poeta Tomás António Gonzaga (1744-1810) também responsável pelo incremento da vida cultural<sup>58</sup>. Acrescenta, também, que na tradição local ficou a memória de José Pedro Campos de Oliveira, poeta apreciado e amanuense da Administração do Conselho.<sup>59</sup>

Assim, o prelo instala-se em Moçambique em 1854, na capital da Colónia, na Ilha de Moçambique. A primeira publicação periódica surgiu vinte e quatro dias depois, no

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Gilberto Matusse, *idem*, p. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Alexandre Lobato, Sobre «Cultura Moçambicana» – reposição de um problema e resposta a um crítico, Lisboa, 1952, pp. 19-20.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> *Idem*, ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> *Idem*, ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Eugénio Lisboa, numa conferência proferida na Biblioteca Nacional, alguns anos mais tarde, em 29 de Julho de 1971, volta a lembrar esta questão. O jornal *A Voz de Moçambique*, n°346, de 15-8-1971, publica um excerto deste texto, que se encontra em anexo.

dia 13 de Maio de 1854, com o Boletim do Governo da Província de Mocambique<sup>60</sup>. Este foi até 1869 o único jornal de Moçambique, pelo que constituiu fonte de informação de carácter oficial fundamental para a sociedade letrada, incluindo, também, informação cultural<sup>61</sup>. Publicou-se até 1975.

Em 1869, publica-se o primeiro jornal não oficial, O Progresso, e a partir dessa data surge um número elevado de jornais, alguns com uma existência bastante efémera<sup>62</sup>. Mas é no início do século XX, que vai surgir um jornal, já na nova capital, Lourenço Marques, que vai marcar a história da cultura na então colónia, pois tratou-se do primeiro jornal feito por africanos e para africanos alfabetizados. O Africano, dirigido e escrito por mulatos, os irmãos João e José Albasini, surge em 1908 com um número único e com a legenda sob o título: «Número de propaganda a favor da instrução».

Só no ano seguinte aparece como semanário e com a particularidade de ter uma secção em língua ronga, facto inédito até então. 63 Representou, segundo Ilídio Rocha, mais um factor para a afirmação da nascente burguesia local. Publicou-se até 1920, embora nesta fase final já se encontrasse descaracterizado, com uma secção em língua inglesa, e em mãos de outros proprietários.

Com o dinheiro desta venda, os irmãos Albasini, agora com Estácio Dias, vão fundar e dirigir<sup>64</sup> um outro jornal, O Brado Africano, em 1918, nos mesmos moldes do anterior, ou seja, para africanos, com tipografia própria, com frequência semanal e uma

<sup>60</sup> Ilídio Rocha, idem, p.31.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Ilídio Rocha salienta a abertura das suas colunas à crítica teatral. *Idem*, p. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Ilídio Rocha inventariou 1010 títulos de periódicos e seriados de Moçambique, até 1975. *Idem*, p. 16.

<sup>63</sup> Ilídio Rocha afirma que o financiamento deste jornal com tipografia própria foi feito por uma comissão saída da Maçonaria, dirigida pelo presidente do Capítulo 1º de Janeiro, o capitão Francisco Roque de Aguiar. *Idem*, pp. 91,92. <sup>64</sup> Com a "Lei João Belo", de 1926, *O Brado Africano*, bem como todos os jornais, passou a ser obrigado a ter um director licenciado, ocupando o cargo João Custódio Xavier de Assis Pais, farmacêutico goês, até ao regresso de Portugal do mestiço licenciado em direito, Karel Pott.

secção em ronga. Apresentava como subtítulo: "semanário em prol do progresso, instrução e defesa dos naturais do Ultramar" e era propriedade do Grémio Africano. Existente numa primeira fase até 1932, altura em que foi suspenso, por sentença do Tribunal da Relação, passando a publicar-se sob o título de *Clamor Africano* até 25 de Dezembro de *1933*, continuando, a partir desta data, a publicar-se como *O Brado Africano* até 1974.

Estes dois jornais adquirem especial importância, ao assumirem-se como defensores do progresso, da instrução e defesa dos naturais do ultramar, e ao ocuparem-se de temas ligados às populações locais, denunciando injustiças, apelando à sua promoção através da instrução. É, também, de um círculo de intelectuais ligados a eles que vão surgir os primeiros textos literários de uma primeira fase da Literatura em Moçambique, com carácter sistemático, produzida por africanos assimilados Doão Albasini escreve o *Livro da Dor* (1925), Augusto Conrado é autor de *A Perjura ou a Mulher de Duplo Amor* (1931), *Fibras d'um Coração* (1933) e *Divagações* (1938).

O Brado Africano ficou referenciado como o jornal que, a partir de 1932, publica os primeiros poemas daquele que é considerado o precursor da poesia moçambicana<sup>67</sup>, Rui de Noronha<sup>68</sup>. Fátima Mendonça afirma que a tendência dominante deste primeiro período, que se prolongará até 1945-47, é "a convergência de índices reveladores de uma consciência de ser diferente, da afirmação de pertença a um grupo – étnico e social

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Matusse observa que estes jornais reflectem o ponto de vista e a condição do assimilado, ao defender e divulgar os valores europeus, desprestigiando os valores de origem africana. *Idem*, p. 68. Ilídio Rocha chama a atenção para a perspectiva eurocentrista destes homens, que apesar de mulatos, não abandonaram um ponto de vista colonial. *Idem*, p. 122.

P. 122.

66 Fátima Mendonça diz sobre eles: "O jornal *O Africano*, fundado em 1908 e *O Brado Africano*, que lhe sucedeu em 1918, serão a tribuna de onde sairão as vozes que literariamente veicularão as primeiras manifestações de afirmação cultural africana, num processo nem sempre linear." *Idem*, p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> "Profundamente impregnados da estética do 3º Romantismo Português, os textos poéticos que deixou dispersos pela imprensa, abrem as vias de uma poesia de cariz nacionalista." *Idem*, ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Os poemas de Rui de Noronha foram publicados postumamente, em 1943, com o título *Sonetos*.

 diferenciado do grupo que exerce o poder numa relação de colonizador versus colonizado".<sup>69</sup> No entanto, estes textos foram ainda concebidos à luz de uma estética obediente à arte poética.

A partir de 1941, começou a publicar-se o jornal *Itinerário*<sup>70</sup>, com o subtítulo: "Publicação mensal de letras, artes, ciência e crítica", que constituiu um dos periódicos mais importantes na divulgação cultural, em geral, e da nascente literatura moçambicana, em particular. Manuel Ferreira refere-se-lhe, dizendo: "(...) *Itinerário* ficará não só como um difusor de cultura viva, como também um dos órgãos pioneiros na batalha de dignificação de uma cultura nacional e no estímulo dado aos jovens poetas e contistas a partir dos fins da década de 40."<sup>72</sup>.

Por sua vez, Eugénio Lisboa, afirma que só a partir do aparecimento deste jornal é que algo mais sério e com maior continuidade começou de facto a acontecer no panorama literário em Moçambique.<sup>73</sup> Assumiu igual importância no contexto da divulgação da literatura moçambicana o órgão *msaho*, "Folha de poesia em fascículos", publicada em 1952, em Lourenço Marques, com um único número.

Estes jornais e revistas irão contribuir para a divulgação de uma nova geração de escritores que desperta no pós-guerra, cujos modelos estéticos já não são os mesmos da geração anterior. Segundo Fátima Mendonça, esta geração "irrompe de forma quase

22

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Fátima Mendonça, *idem*, pp. 35-36.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> A partir do nº 143, de 1955, passou ao formato de revista e publicou-se até ao nº 149, de Outubro de 1955. Na última fase, entre 1949 e 1955, contou com a colaboração de Augusto dos Santos Abranches, homem de letras ligado ao núcleo neo-realista de Coimbra e divulgador em Moçambique, juntamente com Fonseca Amaral, do movimento modernista de *Orpheu* e *Presenca* e do Neo-Realismo português.

modernista de *Orpheu* e *Presença* e do Neo-Realismo português.

71 Sobre esta publicação, Francisco Noa afirma o seguinte: "O *Itinerário* pode mesmo ser visto como o primeiro orgão congregador de uma geração literária em Moçambique, se tivermos em atenção que nele se cruzaram contribuições de Fonseca Amaral, Noémia de Sousa, José Craveirinha, Orlando Mendes, Rui Nogar, Aníbal Aleluia, Kalungano e o próprio Rui Knopfli." em *Literatura Moçambicana: Memória e Conflito no Itinerário poético de Rui Knopfli*, Maputo, Universidade Eduardo Mondlane, Livraria Universitária, 1997, p. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Manuel Ferreira, *No Reino de Caliban III*, Lisboa, Plátano Editora, 1997, p. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Eugénio Lisboa, *idem*, pp. 7-8.

agressiva em manifestações poéticas que anunciam o carácter de intervenção que a poesia viria a ter nestes anos"74. Os nomes Noémia de Sousa, Orlando Mendes e Fonseca Amaral ficam ligados à eclosão da modernidade na poesia moçambicana<sup>75</sup>, marcando, assim, o início de um novo período na literatura moçambicana.<sup>76</sup> Esta nova fase é produto de uma nova vivência, que é fruto da conjuntura internacional propiciada pelo fim da Segunda Guerra Mundial e de condições políticas específicas.

É na década de 1950 que a produção literária visa a tentativa de criação de um espaço literário nacional e com esta dinâmica outros nomes vão juntar-se aos já referidos anteriormente, como José Craveirinha, Rui Knopfli, Rui Guerra e Rui Nogar.

Mas a primeira manifestação colectiva de poesia moçambicana ocorre com o aparecimento da antologia intitulada *Poesia em Moçambique*, em 1951<sup>77</sup>, organizada por Orlando de Albuquerque e Vítor Evaristo e publicada pela Casa dos Estudantes do Império<sup>78</sup>. Esta inclui poetas moçambicanos e poetas portugueses radicados em Moçambique, bem como "poemas nativos", o que levou Manuel Ferreira a dizer que "contém uma presença quase simbólica da poesia oral moçambicana"<sup>79</sup>. Tinha como

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Fátima Mendonça, *idem*, p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Fonseca Amaral inicia a sua actividade como poeta em 1945, dois anos mais tarde a revista portuguesa *Seara Nova* (nº 1029 de 19-4-1947) publica "5 Poesias do Mar Índico" de Orlando Mendes e Noémia de Sousa publica o seu primeiro poema. Na verdade, alguns críticos, como Rui Knopfli, apontam a data de 1947, a da publicação dos poemas de Orlando Mendes na revista Seara Nova, como a inaugural de uma segunda fase periodológica da literatura moçambicana. *Idem*, p. 37.

Esta antologia aparece como separata da revista *Mensagem*, publicada, em Lisboa, pela Casa dos Estudantes do Império.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Înstituição financiada pelo Ministério das Colónias, que tinha a função de apoiar os estudantes vindos das colónias. Fundada em 1945 e extinta compulsivamente em 1965, era o local onde se juntavam os estudantes africanos, acabando por ser o berço, em Portugal, do nacionalismo africano das ex-colónias. Tinha funções sociais e promovia actividades culturais e desportivas. Publicou, de 1948 a 1964, o boletim mensal Mensagem, num total de 36 números, de forma irregular. A partir de 1960, deu um forte impulso na publicação também obras individuais e antologias de poesia e ficção. M. Ferreira salienta a importância que esta instituição e a sua revista Mensagem "desempenharam como acção aglutinadora e espevitadora das potencialidades literárias, culturais e políticas dos escritores africanos que para Portugal vieram prosseguir os seus estudos universitários." Manuel Ferreira, *idem*, p. 287. <sup>79</sup> Manuel Ferreira, *idem*, p. 53.

objectivo "mostrar um pouco de Moçambique aos moçambicanos na Metrópole" Em 1960, Luís Polanah compila nova antologia para a CEI, intitulada *Poetas de Moçambique*, e que conta com um longo prefácio de Alfredo Margarido. Dois anos mais tarde, surge uma nova antologia, da responsabilidade do Departamento Cultural da CEI, intitulada também *Poetas de Moçambique* e conta com a organização e prefácio de Alfredo Margarido.

Com o nascimento e desenvolvimento dos Movimentos de Libertação das colónias portuguesas e subsequente eclodir da guerra na década de 60, este dinamismo cultural e literário acaba por ser estrangulado, não só através da censura, mas também pelas prisões de alguns intelectuais por parte da PIDE, como José Craveirinha, Rui Nogar, Luís Bernardo Honwana e Malangatana Valente. Com o advento da Luta de Libertação Nacional em Moçambique, em 1964, dá-se também início a um novo período da literatura, o terceiro, que se estende até 1975, data da Independência.

Este novo período é caracterizado, segundo Fátima Mendonça, pela ocorrência de três grandes linhas de força: a literatura produzida nas zonas libertadas, na qual é visível a acção ideológica da Frelimo; a literatura produzida nas cidades por intelectuais distantes do posicionamento ideológico do poder colonial; e a literatura produzida para afirmar a ideologia colonial<sup>81</sup>.

A primeira destas vertentes é cultivada por militantes da Frelimo que participavam directamente na luta armada, e visa a afirmação da ideologia de libertação nacional, poesia de compromisso, que é compilada e publicada, em 1971, no caderno *Poesia de* 

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Prefácio à antologia *Poetas em Moçambique*, da responsabilidade dos organizadores.

<sup>81</sup> Fátima Mendonça, idem, pp. 40-43.

Combate I<sup>82</sup>. Nesta fase destacam-se autores já revelados no período anterior, como Marcelino dos Santos/Kalungano, Sérgio Vieira e Fernando Ganhão, e novos poetas, como Armando Guebuza e Jorge Rebelo. Também se enquadra nesta vertente a produção de alguns autores provenientes da década de 1950, devido à similitude do posicionamento ideológico, como José Craveirinha, Rui Nogar e Orlando Mendes<sup>83</sup>.

Quanto à literatura produzida nas cidades neste período, é proveniente de um grupo heterogéneo de escritores que deve a divulgação das suas obras aos jornais *A Voz de Moçambique* (1959-75)<sup>84</sup>, órgão da Associação dos Naturais de Moçambique, e *A Tribuna* (1962-75)<sup>85</sup>, em particular aos seus suplementos literários com o mesmo nome "Artes e Letras", e também à acção crítica de Eugénio Lisboa.

Para além de escritores já consagrados anteriormente, como Rui Knopfli, Glória de Sant'Anna, surgem nestas páginas novos poetas como Jorge Viegas, Sebastião Alba, Lourenço de Carvalho, Eduardo Pitta, Armindo Caetano de Sousa, Heliodoro Baptista e Leite de Vasconcelos. Em 1971, Grabato Dias e Rui Knopfli criam os cadernos *Caliban*<sup>86</sup>, com vista a divulgar autores moçambicanos de várias tendências estético-ideológicas. Teve uma existência efémera de apenas quatro números, o último publicouse em Junho de 1972.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Caderno de poesia cultivada por militantes da Frelimo envolvidos na luta armada, publicado pela própria Frelimo, em 1971.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Fátima Mendonça, *idem*, p. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Jornal publicado em Lourenço Marques, entre 1959 e 1975.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Jornal publicado em Lourenço Marques, de 7 de Outubro de 1962 a 12 de Novembro de 1975. A partir de 1963, passou a ser controlado pelo Banco Nacional Ultramarino, que pouco tempo depois o entregou à orientação da União Nacional.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Publicados em Lourenço Marques, de 1971 a 1972, apenas quatro números, sendo o terceiro e o quarto num único caderno. Os cadernos *Caliban* terminaram por intervenção policial, não sem antes terem divulgado, não só poetas consagrados, mas também novos valores praticamente desconhecidos até essa data.

Na Beira, a actividade literária só começa a desenhar-se com a revista *Paralelo 20* (1957-61) 87, com Nuno Bermudes como um dos principais responsáveis. Esta revista, a partir do nº 7, "transforma-se numa publicação servida quase só pela literatura num esforço de aproximação de uma temática moçambicana" 88, no entanto, nunca chegou a ter o papel que o *Itinerário* ou o *Brado Africano* 9 tiveram como divulgadores de uma literatura marcadamente moçambicana, chegando a ter colaboração ida de Portugal. Nuno Bermudes, juntamente com Fernando Couto, vai ter um papel importante na dinamização da vida literária da cidade ao criar as colecções "Poetas de Moçambique" e "Prosadores de Moçambique", com o intuito de divulgar os autores moçambicanos.

Neste período, cultiva-se também uma literatura com vista à afirmação da ideologia colonial, publicada com o patrocínio de órgãos do aparelho de estado colonial, mas que a sua qualidade, os condicionalismos para a sua génese e a própria História se encarregaram de fazer desaparecer e cair no esquecimento.

Nesta breve resenha da História da Literatura moçambicana, pôde-se constatar que a poesia foi bastante cultivada e divulgada. Em relação à prosa, são muito poucos, até à Independência, os que a vão produzir. Para além do *Livro da Dor* (1925), uma colectânea de contos de João Albasini, até à década de 40 nada mais se fez. É João Dias (1926-1949) que se vai dedicar ao conto, mas sem chegar a ver a sua obra publicada. Em 1952, surge a obra póstuma *Godido e Outros Contos*<sup>91</sup>, colectânea de textos dispersos pela imprensa, que aflora o tema da segregação racial. Na década seguinte,

.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Revista mensal de cultura, arte, divulgação científica e técnica, publicada na Beira, entre 1957 e 1961, num total de

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Manuel Ferreira, *idem*, p. 228.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Fátima Mendonça, *idem*, p. 42.

<sup>90</sup> O romance em estudo foi publicado nesta colecção, em 1966, pela Editorial Notícias da Beira.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Publicado em 1952, a edição é da Secção de Moçambique da Casa dos Estudantes do Império de Lisboa.

surge um novo livro de contos, *Nós Matámos o Cão Tinhoso* (1964)<sup>92</sup>, que vai projectar o jovem autor Luís Bernardo Honwana<sup>93</sup> e conceder-lhe um lugar determinante na história da literatura moçambicana, pois, como afirma Russell Hamilton, "empenhou-se a construir uma nova narrativa moçambicana"94.

Fizemos este levantamento do panorama cultural e literário em Moçambique, abrangendo a imprensa, poesia e a prosa, com o intuito de explicar o contexto da recepção da obra em estudo. Por isso, acompanhámos os passos que foram necessários para a construção de uma literatura moçambicana, fundamentalmente da narrativa. Mostrar que as condições para a publicação deste romance só aconteceram na década de 1960, depois de um longo processo de amadurecimento cultural, foi a nossa preocupação. Gostaríamos, ainda de demonstrar que o início da elaboração desta obra se verificou num momento ainda anterior a esta década.

Em 1966, publica-se aquele que é tido por muitos como o primeiro romance moçambicano<sup>95</sup>, *Portagem*, de Orlando Mendes, autor já nesta data consagrado como poeta. Segundo o próprio, este romance foi escrito durante a década de 50, contudo, temos razões para afirmar que poderá não ter sido exactamente assim.

Com efeito, encontrámos no jornal *Itinerário* (n°11, de 02-12-1941), sob o título de «"A Casa do Caju" Um Capítulo do Romance de Orlando Mendes»<sup>96</sup>, o que na verdade constitui uma versão ligeiramente diferente do capítulo onze de Portagem, atestando

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Publicado em 1964, em Moçambique.

<sup>93</sup> Honwana, juntamente com Craveirinha, já tinha participado anteriormente nas actividades do Núcleo de Estudos Secundários do Centro Associativo dos Negros. Ambos os autores acabaram por ser presos pela PIDE na mesma altura, ano da publicação de Nós Matámos o Cão Tinhoso. Segundo Russell Hamilton: "O teor militante do núcleo despertou as suspeitas das autoridades e alguns dos seus intervenientes foram presos". Russell Hamilton, idem, pp. 13, 45, 46.

<sup>94</sup> Russell Hamilton, idem, p. 46.

<sup>95</sup> Alguns consideram que o primeiro romance moçambicano é Raízes do Ódio (1963), de Guilherme de Melo, contudo, esta proposição não é aceite por muitos críticos. Pires Laranjeira, idem, p. 293.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Texto em anexo.

assim que pelo menos um dos capítulos foi escrito anteriormente à data apontada pelo autor, embora tenha sido reformulado. Nele podemos constatar diferenças nos nomes das personagens, João Xilim é Rafael, Luísa é Angelina, os amigos Rafael e Marcelino são João Pintor e Zé Marcelino, no enredo, o protagonista mata a mulher e é condenado a vinte e oito anos de degredo em Luanda, o registo de língua é coloquial, aproximandose mais da linguagem dos africanos, e é mais curto. Mais adiante, analisaremos com maior rigor este texto.

Podemos assumir que a década de sessenta marca, de facto, um ponto de viragem no panorama da prosa em Moçambique. Luís Bernardo Honwana e Orlando Mendes, na narrativa conto e o romance, respectivamente, abrem caminho aos futuros prosadores moçambicanos. A escrita como tomada de posição consubstancia-se na acusação do colonizador, a escrita passa a ser uma arma na luta contra o colonizador. Escreve-se em nome do povo moçambicano, dos seus anseios e das injustiças por si sofridas. Faz-se saber a posição de muitas vozes que não podem falar. Orlando Mendes refere em entrevista a Patrick Chabal<sup>97</sup>:

Temos uma população moçambicana com 95 por cento de analfabetos. Portanto, ao povo moçambicano nós não nos podíamos dirigir directamente. Escrevíamos evidentemente para os colonialistas. [...] Nós tínhamos que dialogar com o inimigo, mas fazendo saber qual seria a posição do povo moçambicano se ele fosse capaz de se exprimir literariamente. Éramos uma espécie de transmissor do pensamento que nós julgávamos que o povo moçambicano tinha, primeiro pela sua resistência e depois pela luta, pela situação a seguir.

<sup>97</sup> Patrick Chabal, idem, pp. 76-77

# II. ARQUITECTURA ROMANESCA

## 1. Ordenação sequencial e lógica

Em sentido geral, pode-se dizer do romance que é uma narração de acontecimentos orientados para a representação de uma história, em obediência a uma determinada lógica que convém conhecer para melhor se apreender a configuração das personagens. Deste ponto de vista, atribuímos às personagens uma significação privilegiada, deliberadamente, por sugestão do romance de que nos ocupamos, *Portagem*, cuja acção se desenvolve por inteiro em torno da personagem João Xilim.

Mas entender o romance por enfoque na personagem significa também implicar aí o estudo do universo diegético em que ela se move. Decorrente em vários espaços, urbanos ou rurais, a acção do romance em análise põe em evidência a inadaptação do protagonista<sup>98</sup>, através de uma série de acontecimentos, que no fim o conduzem a um reencontro com o seu destino de africano. O percurso de João Xilim pauta-se pelo confronto com situações dramáticas e frustrações, motivadas quer por outras personagens, quer por condicionalismos de ordem racial e socioeconómica, que são obstáculos à resolução do seu conflito interior e com o mundo exterior.

Estes acontecimentos que ocorrem na vida da personagem, desde a infância até à fase adulta, irão traçar um trajecto sinuoso, delineando, simultaneamente, um processo de maturação, de crescimento, de conhecimento da realidade circundante. Para compreender este processo, é necessário determinar as relações lógicas implicadas na sucessão cronológica dos acontecimentos da história e na causalidade da intriga.

<sup>98</sup> Petar Petrov, "Transparências e Ambiguidades na Narrativa Moçambicana Contemporânea", IV Congresso Internacional da Associação Portuguesa de Literatura Comparada, p. 6.

A). Situação inicial => Dinâmica geracional => 1ª sequência diegética

1) Situação inicial:

- Lugar simbólico/tempo passado antigo (analepse):

. libertação do antepassado escravo

2) Dinâmica geracional:

. 1ª geração: velha fiel à origem

. 2ª geração: Kati ainda visita a mãe

. 3ª geração: o neto já viaja ao longo da costa

Fazer uma leitura lógica dos acontecimentos em Portagem implica agrupá-los,

ordenados cronologicamente, em sequências, cada uma delas contendo uma função

lógica. Assim, numa primeira sequência, dominada pelo lugar simbólico e pela

evocação do tempo passado, encontramos a velha Alima, guardiã do Ridjalembe, lugar

mítico dos antepassados, onde evoca a memória da fixação dos libertos, em especial de

Mafanissane, e o êxodo dos negros para o Marandal. Relembra a diferença entre três

gerações. Na sequência seguinte, domina a evolução geracional. Alima recebe a visita

da filha Kati, através da qual as diferenças no posicionamento de ambas perante o

mundo dos brancos e o dos antepassados são expostas.

3) Primeira grande sequência diegética

3.1. criação da situação-problema

a) amores entre Katy e patrão Campos

b) casamento encobridor

c) acolhimento do menino

3.2. encobrimento dos amores-segredo

a) moleque e Maria Helena: afecto mútuo (menina<> muleque)

b) moleque, trabalhador na mina

c) moleque, descobre o segredo

30

Ocorre a primeira grande sequência diegética. Dá-se a criação da situaçãoproblema e o descobrimento da situação. João Xilim, neto da velha Alima e filho de
Kati, oculto na pequena ilha do rio, regressado depois de passar seis anos como
embarcado, relembra o seu passado de menino no Marandal. Tal como os outros
meninos, carrega numa padiola o carvão mais miúdo da boca da mina para o armazém.
Aos doze anos, torna-se moleque da menina Maria Helena, na casa de patrão Durante
este período, é vítima da desconfiança de D. Laura e das travessuras de Maria Helena.

No Verão, devido a uma epidemia de disenteria entre os mineiros, é chamado a trabalhar na mina. Sente saudades de Maria Helena. Interroga a mãe sobre a origem da sua cor de pele, que ela atribui ao seu nascimento numa noite de "lua grande". João Xilim está consciente de ser mestiço. Ainda nesse Verão, descobre a verdade sobre a sua origem. Antes de regressar a casa de Maria Helena e retomar as suas funções anteriores, vai passear para o rio e depara-se com patrão Campos abraçado à mãe, numa clareira por trás dos arbustos. Kati é casada com Uhulamo mas é amante de Patrão Campos, seu pai, sendo um casamento encobridor.

Uhulamo acolhe o menino como seu. Ressentido, foge do Marandal, elaborando um projecto de vingança. Sabe ser filho de um branco e isso implica a fuga para a ocultação da vergonha.

- 3.3. Fuga/necessidade de esquecer/aquisição de saber-conhecimento
- a) embarque em viagens costeiras
- b) conhecimento da história de Jaime, mais dramática do que a sua
- c) regresso consciente: decisão: não emigrar-lutar contra a emigração

Ainda na pequena ilha do rio, Xilim recorda a fuga para a cidade e o embarque como moço de limpeza num cargueiro com destino a um porto do sul. Ao desembarcar aí, viu

como "os seus irmãos negros e mulatos" tinham uma vida difícil como os negros do Marandal. Viu outros que imitavam os brancos no vestuário, na linguagem e nos costumes. Mas viu também brancos que moravam com negras, nos arredores da cidade, brancos de posses e brancos que "eram compreensivos e não se pareciam com patrão Campos" (*P.*, p. 26).

Fez muitas viagens ao longo da costa. Encontrou o negro Jaime, o fogueiro, ao qual faz confidências sobre a sua origem e sobre a sua mágoa. Depois de ouvir a história de Jaime, percebe que este teve uma vida pior que a sua, e que, pelo menos, sempre tem uma mãe que gosta dele. Aprende a lição de Jaime: não deixar a terra. Numa das paragens de quatro dias na cidade, João visita pela primeira vez a Casa do Caju. Desembarca em todos os portos, embebeda-se e deita-se com prostitutas negras e mulatas. Continuou o percurso da cabotagem, até aos dezoito anos, altura em que começa a sentir saudades da mãe, da avó Alima e de Maria Helena e decidiu regressar ao Marandal.

- 3.4. Militância de saber equivocado-voluntarista
- a) tentativa de dissuasão dos mineiros de emigrarem
- b) advertência-luta com o engajador
- c) incêndio na camioneta

A função da militância do saber equivocado determina a sequência que se segue. Xilim regressa ao Marandal, seis anos depois da sua partida, e recebe notícia da morte da sua avó Alima. Chegado há quatro dias, Xilim dirige-se para a ilhota no meio do rio, onde recorda o passado. À noite, é procurado pelos mineiros negros, que gostam de o ouvir contar histórias das suas aventuras. João percebe que os mineiros não o entendem, que ele é agora diferente dos negros do Marandal.

Quando toma conhecimento, de que muitos deles pretendem atravessar a fronteira para irem para o "Kaniamato", aliciados pelo engajador, explica-lhes a exploração a que são submetidos. Mas estes continuam a ambicionar emigrar e Xilim decide encontrar-se com o engajador, de modo a ameaçá-lo. Durante a discussão, o engajador aponta-lhe uma pistola, João espanca-o e aperta-lhe o pescoço. O engajador desmaia e João deita fogo à camioneta.

- 3.5. Saber fazer cooperante/insensato
- a) convite de Maria Helena a João Xilim/aceitação do convite
- b) colaboração eficiente
- c) encontro amoroso sexual socialmente (e biologicamente) inviável: ruptura

Devido à necessidade de aumentar o rendimento diário da exploração da mina, e consequentemente ao regime de extracção permanente, ocorre um acidente, no qual ficam soterrados vinte e três mineiros. Patrão Campos recorda os encontros com a negra Kati, o casamento encobridor dela com Uhulamo e a criação do filho dela. Ele sobe à serra, mas desequilibra-se, cai e morre. Maria Helena regressa ao Marandal, assume a exploração da mina e pede o auxílio de Xilim, que se torna, assim, capataz. Ao fim da tarde, João descreve-lhe o dia de trabalho. Desta proximidade, renasce uma intimidade que se consuma numa relação incestuosa. Maria Helena decide que um deles tem de partir e Xilim abandona para sempre o Marandal.

- 3.6. Provação emancipadora
- a) emprego => casamento => desemprego
- b) emigração para o Kaniamato / prostituição de Luísa com Esteves
- c) regresso de Xilim: não reacção agressiva à situação de infidelidade
- d) provocação de Luísa => reacção => prisão
- e) julgamento => condenação em 5 anos => prisão na Fortaleza

A próxima sequência inicia-se no subúrbio da cidade, onde o protagonista vive com a mulata Luísa, depois do casamento. É capataz no cais, mas fica desempregado. Visita regularmente o cais e frequenta a Casa do Caju, na qual encontra os amigos Marcelino Rafael e Justino. João aceita as recriminações da mulher e a sua falta de autoridade porque não traz dinheiro para casa, mas mesmo assim manifesta o desejo de ter filhos. Está desempregado há três meses, procura emprego e deambula pela cidade. Luísa e a mãe sustentam a casa. Ela já não o beija quando ele chega e ele já não pode comprar-lhe lembranças. Um dia, Luísa, instigada pela mãe e aproveitando a ausência do marido, trai-o com Sr. Esteves, a troco de compensações financeiras.

Apesar de contrariado, Xilim despede-se de Luísa e parte para o "Kaniamato". Compreende que não pode continuar sem emprego, e o trabalho nas minas afigura-se a única solução. Do "Kaniamato", escreve duas cartas ao amigo Rafael, uma dirigida ao próprio, outra dirigida à mulher. Na primeira expõe as dificuldades e a exploração por que passam os mineiros, tal como ele tinha dito aos mineiros do Marandal, e a sua iniciação na escrita e na leitura. Manifesta ainda vontade de voltar. Na segunda, que deve ser entregue a Luísa por Rafael, Xilim expõe o seu amor pela mulher e a incompreensão pela falta de resposta a duas cartas anteriores.

No regressa toma conhecimento da traição de Luísa e da sua vida como prostituta. Não reage à notícia da infidelidade da mulher. Quinze dias mais tarde, no baile do clube do Invencível, Luísa dança com um soldado e João dirige-se à barraca da leitura da sina. A cigana prevê desgraças e mortes, e também a felicidade que virá posteriormente. A Luísa, que também visita a cigana, prevê uma morte prematura. À saída da barraca da leitura da sina, Luísa acompanhada por um soldado que a aguardava, provoca João Xilim, chamando-o corno, e este reage esfaqueando-a.

No dia do seu julgamento, os seus amigos Rafael, Marcelino e o velho Justino comparecem. Apesar da defesa de Dr. Ramires, João é condenado a cinco anos de cadeia na Fortaleza. Antes de partir despede-se dos seus amigos, que vão ao cais vê-lo embarcar. Justino demonstra arrependimento.

### 4. Segunda grande sequência diegética

- 4.1. qualificação/predicação em situação de prisioneiro: aquisição de saber-fazer
- a) comportamento discreto => recompensa: aprendizagem de ofício => regime aberto
- b) defesa de Tomás de Oliveira => recompensa com saber revolucionário
- 4.2. aplicação do saber revolucionário
- a) matar o chaveiro em favor dos negros => acorrer a Isidro ferido de morte
- b) ser reconhecido amigo pelo inimigo Isidro => cumplicidade reconhecida dos negros

A aprendizagem domina a segunda grande sequência diegética, através da função de qualificação/predicação: o saber. João tem um comportamento discreto na fortaleza, onde aprende o ofício de tipógrafo, na tipografia do Depósito de Sentenciados. Beneficiando de um regime aberto, ausenta-se da fortaleza depois do encerramento da tipografia até ao pôr-do-sol. Dorme numa caserna com outros operários condenados a penas leves. Frequenta a loja do monhé Ibrahimo onde ouve as conversas alheias. Repara no branco da Secretaria do Depósito, Tomás de Oliveira, que lê e bebe chá. Assiste à provocação que um branco, o Marques, empregado na fortaleza, faz a Tomás de Oliveira e intervém em seu auxílio, agredindo o Marques. Agradecido, Tomás de Oliveira convida-o a ir ao seu quarto, onde lhe lê livros e ensina uma mensagem de fraternidade.

O negro Isidro, chefe de quadrilha, sentenciado à pena máxima, desconfia da lealdade de Xilim aos presos, por ser diferente de negros e brancos, e elege-o seu principal inimigo. Isidro arquitecta um plano para matá-lo. Rouba a arma ao chaveiro e mantém-

se na caserna junto dos outros reclusos. Xilim é encarregado pelo comandante da guarda a convencer Isidro a render-se e entregar a arma. Isidro informa João de seu plano e cospe nele. Nesse momento, aparece o chaveiro a insultar os negros, e aquele dispara sobre este. Ouve-se outro tiro. Quando Xilim entra na caserna, Isidro está agonizante e assume a responsabilidade pela morte do chaveiro e indica que Xilim o matou. Isidro deu um tiro em si próprio para salvar João Xilim. Este fecha-lhe os olhos. O silêncio dos outros presos faz com que ele receba um indulto e a sua pena seja atenuada. Cumpre pouco mais de três anos.

- 4.3. projecto de vingança justiceira (João Xilim auto-predicado em favor do "negro")
- a) punir Esteves, o amante da mulher
- b) dar-se a si próprio a morte
- 4.4. revisão do projecto-vingança (por encontrar Maria Helena na Casa do Caju)
- a) tornar próspera a Casa do Caju (assegurar o bem-estar de Maria Helena)
- b) colaboração com o contrabando
- c) reencontro-reconhecimento Maria Helena = João Xilim

Após a saída da cadeia João Xilim elabora um projecto de vingança, que visa punir Esteves, o amante de sua mulher, e em seguida pretende dar-se à morte. Deambula pela cidade, quase dois anos, sem coragem para se dirigir à Casa do Caju. Sabe que Justino deixou o seu emprego e João decide ocupar o seu lugar. O Sr. Esteves aceita-o, sem o reconhecer. João apercebe-se das transformações no estabelecimento, já não é um prostíbulo. Toma conhecimento que o Sr. Esteves casou com Maria Helena. Ela não o reconhece. Justino apedreja a Casa do Caju e os clientes afastam-se. Xilim consegue convençê-los a voltar.

João reformula o seu projecto: tornar a Casa do Caju próspera. Sente afecto pala filha de Maria Helena. Para além disto, auxilia o Sr. Esteves no negócio do contrabando,

apesar da oposição de Maria Helena a tais actividades. Esta descobre as traições do marido e recorda o seu casamento de conveniência. Reconhece depois de algum tempo João Xilim.

- 4.5. bloqueio-anulação do projecto (por intervenção de protagonismos imprevistos)
- a) reacção da ordem moralista (visita de mulhres guardiãs da "boa" moral)
- b) denúncia (Justino) a Esteves de amores: adultério de Maria Helena (com João Xilim)
- c) reacção de perturbação/ira de Esteves
- d) incêndio na Casa do Caju (Justino)
- e) abnegação salvadora de João Xilim (em relação a Maria Helena e filha)
- f) morte de Esteves
- 4.6. glorificação pública de João Xilim
- a) louvação pelo Grupo dos Negros
- b) moral: fazer o Bem para punir o mal

Maria Helena recebe a visita das senhoras da Cruzada Feminina de Socorros Morais e Sociais, que têm a informação de que ali existe prostituição. Ela explica que onde existiam quartos agora é um armazém e que não necessita da sua protecção moral. Antes de partirem, as senhoras avisam que vão tomar medidas. O Sr. Esteves recebe uma carta anónima alertando-o para o facto de Maria Helena e Xilim se conhecerem há muitos anos. Justino confirma os factos e acrescenta que Xilim é também o marido da mulata Luísa, de quem ele foi amante. O Sr. Esteves pensa que João se quer vingar do seu envolvimento com Luísa e dirige-se à Casa do Caju. Aí, deflagra um grande incêndio, provocado por Justino, que acaba por matá-lo. Xilim salva Maria Helena e a filha desta do fogo. João fica ferido gravemente, é hospitalizado e perde a vista esquerda.

O Grupo Unido dos Negros homenageia Xilim pelo seu acto de heroísmo. Comparece também um redactor do *Mensageiro Africano*, que os presentes esperam repor a

verdade, visto que os outros jornais noticiam que o Sr. Esteves tinha morrido ao salvar a mulher e a filha.

#### 5. militância de (João Xilim como) "negro"-reconciliação

- a) acolhimento de Luísa
- b) 1º recontro: mestiço-"negro" (João Xilim) contra mestiço-branco
- c) 2º recontro: João Xilim aliado dos negros contra o branco (construtor do bairro)
- d) reconciliação com Luísa

Xilim permanece agora na casa de Marcelino. Mamane Angelina, mãe de Marcelino, conta-lhe que Luísa regressou. Uma noite, encontra Luísa caída à porta de casa e trá-la para dentro. Durante uns dias ignora-a, mas numa noite em que ficam sozinhos, depois de conversarem, reconciliam-se. Mudam-se para outra barraca. Os habitantes do subúrbio são confrontados com a notícia de que teriam de deixar o bairro num prazo de três meses, a fim de se construir ali casas para brancos.

Um mulato empregado numa repartição acredita que um dia farão casas também para eles. Xilim diz para não acreditarem nele. O encarregado das medições insulta Xilim e ele responde. Aquele esbofeteia-o e João reage, mas os companheiros agarram-no e ele esbraceja. Os moradores do bairro pediram um prolongamento do prazo para abandonarem o sítio e foi-lhes concedido mais um mês.

Chegado o último dia do prazo estabelecido, os habitantes carregam os materiais das suas casas desmanchadas. Durante o percurso, Luísa aborta.

- 5.1. Prova de carácter em Ser "negro"
- a) perda de emprego de tipógrafo
- b) aliciação por Abel Matias => pedido de auxílio => lição com armadilha

Xilim é despedido da tipografia onde trabalha. Um dia encontra Abel Matias, que o reconhece da festa do Grupo Unido dos Negros. Este oferece-lhe uma cerveja. João confidencia-lhe que está desempregado porque o patrão descobriu que ele tinha estado na cadeia. Abel Matias fala-lhe da discriminação sofrida por negros e mulatos e pede-lhe que saiba se ali há gente que pense que os negros e mulatos devem mandar na sua terra. Marca novo encontro para quarta-feira e empresta-lhe quinhentos escudos. João conta a um amigo o sucedido e este desconfia de Abel Matias. No dia combinado encontram-se no bar e Xilim diz-lhe que os descontentes se encontram numa casa aos sábados à noite. João combina com amigo o encontro e, no sábado, Abel Matias dirigese à tal casa, mas mal entra agarram-no, tapam-lhe a boca e deixam-no despido. João recebe um bilhete, dizendo para se dirigir à casa e levar roupas para emprestar ao amigo. Abel Matias culpabiliza-o, mas João desculpa-se e mostra-lhe o bilhete deixado.

- 5.2. Recompensa: oferta de emprego (por um negro)
- a) aceitação de trabalho com Juza
- b) proposta inovadora de venda directa (do pescado) => aceitação (por Juza)
- c) reacção sedutora: Coxo => Beatriz
- d) conclusão do novo barco (por Juza) / decisão punitiva de Beatriz
- e) concretização da punição: morte de Beatriz e Juza (naufrágio provocado por Juza)
- f) testamento: João Xilim herdeiro da gamboa (reconhecimento do mestiço pelo negro)

Xilim passeia e um dia passa para lá da praia dos brancos, chegando a uma gamboa. Ali encontra o mulato Juza, um respeitado pescador, testemunha de defesa no seu julgamento, que lhe oferece emprego, ao saber que se encontra desempregado.

Xilim passa a ser pescador na gamboa de Juza. O peixe que os pescadores apanham é vendido ao Borges, conhecido por Coxo, que faz o preço que entende. Xilim recorda a bofetada que levou do encarregado de medições. Toma conhecimento da gravidez de

Luísa. Xilim propõe a Juza a venda directa do peixe aos clientes numa banca. Juza concorda e as duas mulheres Luísa e Beatriz passam a levar o peixe para o bazar. O negócio corre bem e Juza pretende dividir os lucros com João, que não aceita. Este compra à mulher um par de sapatilhas. Luísa conta ao marido a traição de Beatriz a Juza, com o Coxo, mas Xilim não conta ao amigo. Luísa deixa de vender no bazar e uns dias depois o filho nasce. Chama-se Zidrito, em homenagem ao negro Isidro.

Juza consegue perfazer a quantia suficiente para a nova embarcação e conta a João a novidade. É avisado por Marcelino que Beatriz o trai e procura o Coxo para confirmar a notícia. Juza diz a Xilim que este o deveria ter avisado e comunica-lhe que vai partir no dia seguinte, deixando-lhe a gamboa e a embarcação velha. Juza leva Beatriz a experimentar a canoa nova, confronta-a com a traição e comunica-lhe que vão morrer os dois. Ele afunda a embarcação, enquanto Xilim e Luísa choram na praia.

- 5.3. Declínio da actividade
- a) 1º obstáculo: dificuldade de conciliação de fazer-Luísa: trabalho/cuidado do filho
- b) 2ª obstáculo: sabotagem das redes
- c) recurso imprevidente de Luísa: propósito de recurso ao Coxo
- 5.4. Contas falhadas com a justiça
- a) 1º encontro: Luísa com o Coxo: sedução bem sucedida
- b) 2º encontro: Luísa visitada pelo Coxo VS João Xilim (vem a tempo de socorrer Luísa)
- c) fuga (crente de ter morto o Coxo) => deambulação => entrega à Justiça
- d) relaxamento por escassez de matéria incriminatória e por favor entre amigos

João herda a gamboa e a embarcação, mas o negócio não vai bem, com a criança, Luísa não consegue chegar cedo ao bazar e, para além disso, o Coxo tem mais uma banca, fazendo-lhe concorrência. Luísa recupera o negócio, aluga outra banca e vende, à tarde, o peixe que sobra pelas portas, na cidade. Ela está novamente grávida. Xilim

encontra as redes destruídas e não tem dinheiro para as remendar. Desconfia de sabotagem de Coxo, mas não pode provar. A canoa velha também tem um rombo e não tem conserto. Marcelino aconselha-o a trabalhar na cidade. Despedem os trabalhadores. João vende o peixe na cidade. Luísa propõe a Coxo a compra da gamboa. Xilim emprega-se numa tipografia, como ajudante de impressor. Luísa não conta ao marido a sua visita ao Coxo.

Dias mais tarde, este vai a casa de Luísa e ela sucumbe à sua sedução. O Coxo visitaa novamente, mas desta vez Luísa resiste ao avanço de Coxo. João chega a casa no momento em que aquele a tenta agarrar, espanca-o, insulta a mulher, e vai embora. De madrugada, Luísa tem a filha.

João vagueia pelos arrabaldes da cidade, durante vinte e quatro horas, e entrega-se polícia pensando ter assassinado o Coxo. Este não morreu, está apenas ferido. O Sr. Francisco Nunes, dono das gamboas, para quem o Coxo trabalha, vem à esquadra interceder por Xilim, pois teme um escândalo.

- 5.5. Reconciliação mestiça
- a) auto-julgamento moral (de João Xilim)
- b) morte da filha (Luísa abandonada na cabana)
- c) regresso (de João Xilim) = > reconciliação (com Luísa)

João é libertado e deambula pelas ruas da cidade. Há quatro dias que não vai à tipografia. Pensa na sua vida e no que fez, tendo consciência que deveria ter sido julgado, mas pensa também que talvez Luísa não tivesse culpa. Encontra, por fim, a tranquilidade. Já não sente nem amor nem ódio verdadeiros, mas desgostos: foi traído, é de raça infamada. Um símbolo permanece na sua memória, o dos cajueiros. Inventa uma infância para deixar aos outros e pensa na irmã, Maria Helena. João vagueia

durante três dias e Luísa assiste à morte da recém-nascida. Olha o corpo da filha, abre uma cova, veste-a, dá-lhe um beijo e enterra-a. João regressa à cabana e encontra-a inanimada e acolhe-a ternamente.

Ao longo destas sequências operaram-se as transformações na vida e personalidade da personagem. Estas transformações conduzem ao crescimento da personagem, ao conhecimento que lhe vai permitir a superação das suas fragilidades e à aceitação da sua condição de mulato, tornando-se, por fim, "senhor sereno de um destino comum recuperado no último desespero". Em cada sequência, João Xilim, cruza-se com uma série de outras personagens, vivendo a sua própria história, mas que têm na diegese um papel determinante na construção da personagem principal.

Assim, temos as histórias da velha Alima, de patrão Campos, de D. Laura, de Maria Helena, de Kati e Uhulano, do fogueiro Jaime, de D. Maria e Luísa, de Justino, de Sr. Esteves, do negro Isidro, do mulato Juza e Beatriz, e do Coxo. Cada uma destas histórias acaba por se atravessar na de João Xilim, imbricando-se nela, fazendo-o agir de determinada maneira, com vista à realização da sua caminhada. Estas histórias são reveladoras ou causadoras de determinadas acções de João Xilim.

Em cada sequência encontra-se sempre um acontecimento dramático na vida de João Xilim – o conhecimento da sua origem, o incesto, o desemprego, o esfaqueamento de Luísa que o conduz ao cumprimento de uma pena de cadeia –, que remete para a isotopia temática da marginalização/exclusão a que o protagonista está sujeito, tanto no plano profissional, como no plano afectivo, e, num sentido mais abrangente, para a subalternidade dos negros e mulatos, também em ambos os planos.

Constituídas por uma sucessão de núcleos diegéticos conducentes ao momento de transformação e à aceitação da sua cor, as sequências e os acontecimentos nelas

contidas são determinantes no processo evolutivo do protagonista, como o encontro com Jaime, o fogueiro, com Tomás de Oliveira e com Isidro, o chefe de quadrilha. Estes encontros vão acabar por transformar a sua forma de agir.

Um efeito desta arquitectura diegética consiste no enfraquecimento do predicado de "fazer" da personagem, na perspectiva de um programa narrativo (de vida activa) bem determinado, mais semelhante a um paciente do que agente numa história, que a conduz até ao momento final de reconciliação consigo mesmo, um *deus ex machina* rege o mundo que o rodeia, pondo-o à prova. Este mundo é-lhe hostil, é um mundo dependente de brancos, repleto de forças antagónicas que o levam a cometer erros, desencadeando a revelação do pior que há em si – a sede de vingança, o assassinato (consumado ou na forma tentada), a vontade de fazer justiça pelas suas próprias mãos – mas também o seu melhor – a capacidade de perdoar, de amar.

A inabilidade do protagonista, dentro do campo semântico do "saber", revela-se através da sua incapacidade de manter um emprego, levando-o constantemente a uma situação de desemprego ou de emprego precário. No entanto, quanto ao predicado de base do querer, Xilim dispõe-se a tudo - foi moleque, marinheiro, capataz, mineiro, cantineiro aprendiz de tipógrafo, pescador e contrabandista -, embora não consiga singrar em nenhuma destas actividades, mesmo quando alguma actividade destas parece lucrativa, é o caso da pesca na gamboa com Juza, que com Xilim dá prejuízo. Apesar do esforço, esta personagem é incapaz de superar os obstáculos com que se depara.

Note-se que todas estas actividades "apontam para uma situação de subalternidade dos negros e mulatos, numa sociedade ignóbil conotada com a exploração, a

assimilação e o racismo"<sup>99</sup>, o que remete para a isotopia temática da marginalização dos não-brancos, da segregação racial. As situações de tensão vividas pela personagem vão contribuir também para esta existência instável, de partidas e regressos; vão agudizar aquela inabilidade. Xilim é dotado de vontade – vontade de se vingar (de patrão Campos, de Sr. Esteves, do Coxo), vontade de perdoar (a Luísa), vontade de aprender (novas profissões, os ensinamentos de Tomás de Oliveira), vontade de ensinar (os negros do Marandal quanto à exploração nas minas, no "Kaniamato").

No plano narrativo, sobressai o facto de João Xilim estar presente em todos os capítulos, directa ou indirectamente. As personagens femininas aparecem em todos os capítulos, segundo uma regra definida. Maria Helena aparece exclusivamente até ao capítulo oitavo, altura em que Xilim parte para a cidade, após a ruptura entre os dois. Luísa aparece exclusivamente depois do incêndio na Casa do Caju, a partir do capítulo dezoito, inclusive.

Entre os capítulos oito e dezassete, ambas estão presentes, Luísa nos capítulos oito, nove, dez, onze e doze (cinco capítulos) e Maria Helena nos capítulos treze, catorze, quinze, dezasseis e dezassete (cinco capítulos). Assim, João Xilim encontra Luísa depois de expulso por Maria Helena e reconcilia-se com Luísa depois de liquidar o seu passado com Esteves, marido de Maria Helena e primeiro amante de Luísa.

#### 2. Protagonismo e motivações do mulato

A personagem é um elemento estrutural indispensável da narrativa e constrói-se progressivamente ao longo dela. É constituída por um conjunto de informações

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Petar Petrov, *idem*, ibidem.

facultadas sobre o que ela é e sobre o que ela faz. Analisável enquanto signo narrativo, em termos de relevo, de força de intervenção na acção, a personagem pode ser protagonista, secundária ou figurante. No romance, a personagem à volta da qual toda a acção se desenrola é João Xilim, o protagonista, que no seu percurso de vida, desde a infância à idade adulta, se depara com um série de outras personagens secundárias, que vão pôr a descoberto a personalidade, as acções e as motivações para a sua conduta, mostrando um processo de degradação progressiva, mas ao mesmo tempo de autoconsciencialização, de evolução, rumo à superação final do seu conflito.

Como vimos, o protagonista, está presente em todos os capítulos, directa ou indirectamente. Os capítulos um, dois, três, quatro, cinco, seis, sete, oito, nove, dez e onze preparam uma sequência lógica coerente na qual se apresenta e desenvolve a situação-problema. A fuga de João Xilim do Marandal ocorre para permitir o esquecimento de um crime, biológico e social, no contexto de uma sociedade colonial, que é a sua filiação mestiça. Mas a percepção da existência de situações mais difíceis: os que não sabem quem é o pai, nem se é branco ou negro, fazem-no regressar e aceitar ser colaborante.

Outros dois crimes irão propiciar uma por nova partida, desta vez definitiva, sem possibilidade de retrocesso, mediante a sua gravidade: o crime biológico e moral do incesto e o crime social da injunção branco-negro. Decretada a necessidade de partir, o protagonista sai da esfera de influência da mulher-irmã para a esfera de influência da mulher-outra, não incestuosa.

Nesta sequência, fica patente a má formação moral de João Xilim, pois sabendo que Maria Helena é sua irmã não se coíbe de ter uma relação amorosa com ela. Acreditava ser filho de patrão Campos, logo sabia que era incestuosa a relação com

Maria Helena. Sabia também que era inaceitável socialmente a relação entre negro e branca e, além disso, ele próprio rejeitava essas relações. Não se retraiu a praticar o que reprovava. Com a sua meia-irmã, Maria Helena, estabelece uma relação duplamente proibida, incestuosa, por um lado, e socialmente reprovável, por outro. Isto faz de João Xilim uma personagem dotada de um mau carácter, de perfídia, pois ele sabe que ela é sua irmã, ela não, e sabe também que a sociedade reprova um relacionamento entre uma branca e um não-branco, ao ponto de a condenar a não mais poder casar.

Em relação a Maria Helena, nada diz o texto se conhecia a paternidade de Xilim, sabe-se apenas que ocultou o seu envolvimento com o protagonista por razões sociais, tal como o seu pai ocultou o seu envolvimento com Kati.

No desenvolvimento da história, Esteves seduz a mestiça Luísa, mulher de Xilim, e este atraiçoado reage tocado na sua dignidade ou orgulho, apenas quando provocado pela mulher. Isto pode ser um sinal de bondade ou cobardia: só reage quinze dias depois de saber da traição da mulher. No entanto, no tribunal de brancos vai ser defendido por um branco como sendo um mestiço de bons sentimentos.

Devemos salientar que a traição de Luísa com Esteves acontece por mediação de D. Maria, mãe de Luísa, e Justino. Este processo é desenvolvido na ausência de João Xilim e é o lugar textual onde se enlaçam os fios essenciais da intriga, para o seu desenvolvimento mais decisivo.

É na segunda grande sequência que se apresenta o protagonista como tendo bons sentimentos. João Xilim, irmão de Maria Helena, e que teve com ele um caso em tempos de rapariga solteira, não seduz a mulher de Esteves, não o atraiçoando de facto, como ele o tinha atraiçoado com Luísa. Para além disso, no incêndio na Casa do Caju

salva Maria Helena e a filha desta com Esteves, que acaba por morrer pensando que Xilim o tinha traído e ferido sua dignidade, ou seja, salva a família do seu inimigo.

Sendo este um texto que é percorrido pela isotopia temática da marginalização, em forma de segregação racial e social, o protagonista de *Portagem* é um mulato, "negro de meia tinta", João Xilim, que apresenta um elevado grau de complexidade, na medida em que é colocado em acção com a sociedade colonial que o rodeia, causadora de conflitos inter e intra-raciais. As suas relações com as outras personagens brancas, negras e mestiças são, de um modo geral, problemáticas.

O convívio entre elas salda-se sempre pelo malogro. Xilim, devido à sua origem mista, é indesejável, quer para negros, que "fazem surdamente, alusão à ignomínia da sua cor mestiça a que atribuem a possibilidade de todas as cobardias e traições" (*P.*, p. 33), quer para brancos, para quem é motivo de suspeita. Não tem portanto lugar na sociedade colonial, sendo que ele próprio rejeita a condição de mestiço, dando voz aos preconceitos da sociedade.

Só depois de João ter "pago a portagem", quando assume a posição ao lado dos negros, provando ser assim um mulato-negro e não um mulato-branco, como os outros negros pensavam, é que a prova é superada e deixa de ser suspeito aos olhos dos negros. Passa a ser um homem bom, generoso, solidário, capaz de actos heróicos. É a partir da sua prisão na fortaleza, início da segunda grande sequência diegética, que Xilim se mostra um homem digno perante os que pretende serem seus irmãos, os negros. A situação de indefinição e alienação do protagonista consentiu a desconfiança da sociedade, dissipando-se esta através do compromisso com a causa dos negros. Foi necessário a personagem qualificar-se.

Na segunda grande sequência, João Xilim é exposto na sua humanidade comum, mas socialmente colocado em posição bloqueada, onde não há caminho definido para o mestiço. É uma personagem prisioneira de uma inconstância estrutural, incapaz de executar um projecto coerentemente, sempre com o falhanço da vida diante de si. No entanto, a personagem está incumbida na narrativa de mostrar que o mestiço é por natureza um ser como os outros, mas vítima de preconceito da sociedade: de brancos que não reconhecem o mestiço, da sociedade mestiça, das mulheres que são volúveis em face da sedução dos brancos e da sociedade dos negros que, como a sociedade branca, segrega os mestiços. O carácter de João Xilim oscila por isso entre o desejo de vingança, o sentido fatalista da sua condição de mestiço e os impulsos de fraternidade.

Apresentado numa perspectiva maniqueísta, Xilim é bom e mau ao mesmo tempo, tanto é capaz de perdoar qualquer afronta, como de se vingar, demonstra os sentimentos mais nobres e os piores, reage à mínima provocação e também é calmo, é desconfiado mas é capaz de crer nos outros, é fiel aos amigos mas se beneficiar com isso é capaz de trair um amigo. Ama e odeia com a mesma intensidade, toma as dores de um ofendido mas ofende também, mata friamente mas salva quem está em apuros, é dominado mas sabe também ser dominador. A caracterização desta personagem apresenta alternâncias e contradições entre o ser e o parecer, não é o que parece, nem parece o que é. Por ser mulato parece aos outros, brancos e negros, capaz de "todas a cobardias e traições".

A personagem principal é um homem comum, assim aponta o seu nome próprio - João –, nome muito comum e português. Contudo a sua alcunha, que acabou por ficar sobrenome – Xilim –, é uma corruptela da palavra inglesa – shilling -, remete para dinheiro, que ao mesmo tempo que vai estabelecer relações com o título da obra (portagem é o dinheiro que se paga para atravessar uma fronteira) vai também

caracterizar o seu estatuto socioeconómico – é pobre - uma simples moeda fê-lo repetir constantemente: "Tenho xilim, tenho xilim.". A relação estabelecida entre o nome da personagem e o título da obra é etimologicamente motivada, Xilim paga um preço elevado para passar a *fronteira*, o outro lado, o dos negros, o dos que acreditam num Moçambique diferente, livre de injustiças e dos preconceitos sócio-raciais, que só poderá ser atingido depois de muitas vicissitudes.

Enquanto criança, é um moleque de uma menina branca, zeloso e obediente. O momento da descoberta da sua origem, aos doze anos, vai causa-lhe grande sofrimento e fazer revelar a sua personalidade vingativa e, de certo modo, instável. Parte para uma vida no mar, prometendo vingança a patrão Campos e a Kati "que lhe tinham atraiçoado a inocência" (*P.*, p. 31), e aí tem, pela primeira vez, contacto com outros que não os negros do Marandal.

Como vimos, conhece o fogueiro Jaime, negro reconciliado com o seu passado de filho de prostituta, e com ele enceta a sua primeira amizade, confidenciando-lhe as suas mágoas. No entanto, esta não tem continuidade, o fogueiro Jaime, um dia, desaparece. É pelos portos da costa que conhece outros modos de vida, e se torna sensível aos problemas da humanidade, "viu os seus irmãos negros e mulatos que trabalhavam no cais e nas fábricas e eram tão subtraídos à civilização como os negros do Marandal", e também "viu brancos que eram compreensivos e não se pareciam com patrão Campos"(*P.*, p. 26).

Quando regressa "com aquela saudade a morder-lhe o amargo dos outros sentimentos" (*P.*, p. 31), tem consciência de vir diferente, de ter sofrido significativas transformações. Os negros "escutam assombrados a linguagem nova que tenta dar uma interpretação diferente da vida deles" (*P.*, p. 31), e também por isso "João Xilim dói-se

da incompreensão dos mineiros". A personagem cresceu em termos de conhecimento e torna-se alvo das atenções dos outros negros que esperam ouvir as suas aventuras. Mas é este conhecimento, mal aprendido ainda, que vai fazê-lo agir de modo voluntarista, por impulso, erradamente, sem remorsos, ao espancar o mulato engajador e incendiar a sua camioneta.

Após o acidente na mina e perante a morte de patrão Campos, João hesita, sente-se intimidado, o respeito pela imagem do pai/do branco impede-o de partir à pedrada o vidro da janela e saltar para dentro do quarto para ver seu pai, como deseja. Aparenta, momentaneamente, ser incapaz de perdoar patrão Campos, deseja arrastá-lo para o meio do mato, de modo que este seja comido pelos abutres.

Casado com Luísa, Xilim revela o perfil de um homem diferente; apaixonado, é carinhoso, bondoso e responsável. Sabe que tem de emigrar para poder sustentar a sua casa e do "Kaniamato" envia a Luísa uma carta, na qual demonstra todo o seu amor e preocupação: "Minha querida filhinha e amorzinha Luiza eu escreve estas linhas Deus quere tu não tá doente." (*P.*, p.55). Mas a incorrecção formal da missiva revela-o também como pouco escolarizado.

A traição da sua mulher, faz aflorar os seus maus instintos, andando armado com um punhal, e perante uma provocação reage esfaqueando-a. Esta atitude demonstra também uma certa aceitação, pois apesar de ter recebido a notícia da traição de Luísa quinze dias antes, e de andar armado todo esse tempo, só toma uma atitude depois da provocação da mulher. O casamento destas personagens obedece a uma matriz europeia, no entanto, com esta aceitação afloram ainda vestígios da cultura africana tradicional, na qual a infidelidade era vista de outro modo. Os seus sentimentos e a sua mestiçagem cultural conduziram-no ao crime. Contudo, o pecado de Luísa é facilmente perdoado e

ocorre a sua aceitação, de acordo com os valores tradicionais, e a crença no seu arrependimento.

Na prisão, na ilha, João Xilim mostra-se capaz de defender os mais fracos, briga com um homem para proteger um desconhecido, Tomás de Oliveira, numa rixa. Perdoa também o negro Isidro, que o queria matar, fechando-lhe os olhos piedosamente, na hora da morte, depois de deliberadamente ter feito a opção pelos negros. O seu bom comportamento atenua-lhe a pena em dois anos.

Em relação aos seus amigos da Casa do Caju, Marcelino e Rafael, mostra-se fiel, mas àquele que, de todos, foi o seu maior amigo, Juza, não foi capaz de contar a traição da mulher com o Coxo, em nome de uma estabilidade económica.

João, apesar da raiva por vezes sentida e de planos de vingança por vezes arquitectados, perdoa aos seus oponentes, patrão Campos, Sr. Esteves e Coxo, todos eles brancos, todos eles constituíram um obstáculo aos seus afectos. Patrão Campos "roubou-lhe" a mãe e nunca o reconheceu como filho, Sr. Esteves e Coxo "tiraram-lhe" a sua mulher. Kati e Luísa, duas das três mulheres mais importantes da sua vida, foram maculadas por estes homens. Apesar da afronta, João Xilim consegue perdoá-los e seguir em frente. Constituíram-se, na verdade, como elementos condutores às provas que o protagonista tinha de superar.

Apesar do falhanço nas suas relações afectivas, com Alima, a avó, a guardiã dos valores da África tradicional, a situação é diferente. Dela tem saudades e a sua morte, numa altura em que se encontrava ausente, lamenta. De todas as personagens femininas, Alima é a única com quem estabelece uma relação profunda e que não o decepciona, apercebendo-se da sua importância depois do seu regresso da vida no mar: "E João Xilim sente remorsos de não ter feito mais companhia à avó que para ele agora

representa um símbolo." (*P.*, p.15). No final da narrativa, quando já se encontra consciente do seu lugar no mundo, o protagonista evoca o mundo da avó através da importância que dá ao cajueiro e ao símbolo que este representa.

O cenário por onde o protagonista se movimenta vai contribuir também para a sua caracterização e para o condicionamento da sua "travessia e evolução" Nilim vive em ambientes degradados, tais como o Marandal e o subúrbio da cidade, trabalha e passa os tempos livres em tabernas, prostíbulos e cantinas. Isto remete-o para "um espaço social asfixiante, que não deixa qualquer hipótese de realização humana." .

As actividades que desempenhou apontam também para uma degradação social e económica. João é um excluído, do trabalho precário (foi embarcado, capataz, ajudante de tipógrafo, pescador) à emigração, passa também por actividades ilegais (foi contrabandista) até atingir o mundo do crime. Nunca conseguiu um trabalho estável que lhe desse segurança e uma vida melhor.

As personagens negras e mulatas que se cruzam com João Xilim são também elas excluídas social e economicamente e movimentam-se também pelos mesmos ambientes. Os negros do Marandal trocaram a sua aldeia natal por uma vida de servidão na mina. Kati, mãe de Xilim, é a concubina de patrão Campos e Uhulano, seu padrasto, capataz na mina, foi subornado para casar com ela. Jaime é um pobre fogueiro num cargueiro, filho de uma prostituta. O mulato engajador é um oportunista sem escrúpulos, que faz o recrutamento ilegal para as minas na África do Sul. Marcelino e Rafael, seus amigos, são também moradores do bairro do caniço. O velho Justino, para além de servir vinho

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Petar Petrov, *idem*, pp. 6-7.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> *Idem*, ibidem.

na Casa do Caju, é também proxeneta e instigador da ligação entre Luísa e Sr. Esteves, tal como D. Maria, mãe de Luísa.

Justino e D. Maria são responsáveis pelo adultério de Luísa com Esteves, na ausência de Xilim. O negro Isidro é um bandido perigoso, chefe de uma quadrilha. Mamane Angelina, mãe de Marcelino, é uma pobre moradora do bairro do subúrbio, auxiliadora do reatamento da ligação de João e Luísa. Os mulatos Juza e Beatriz, ele pescador, ela vendedora de peixe, também levam uma existência humilde na sua gamboa.

No respeitante às personagens brancas, também a maior parte delas, pelo menos as determinantes para o desenrolar dos acontecimentos e para as acções de Xilim, são também provenientes de um estrato socioeconómico baixo. Patrão Campos dedica-se à extracção de minério em pequena escala e vive em função da firma Santos e Alves. D. Laura é uma esposa preterida pela amante negra. Maria Helena é uma jovem provinciana atormentada pelo preconceito. Sr. Esteves é um cantineiro, proxeneta e contrabandista. O Borges, conhecido por Coxo, que manca da perna esquerda e tem a boca deformada, é o encarregado das gamboas grandes, sem escrúpulos, que compra o peixe aos pescadores a preços mais baixos e corrompe Beatriz e Luísa.

Desta galeria de personagens, destacam-se num quadro de honra Alima, Abel Matias e Tomás de Oliveira, a primeira a guardiã dos valores ancestrais, os dois últimos os defensores de uma nova humanidade, arautos de um mundo novo. Estas personagens são a chave para a compreensão da mensagem veiculada pelo texto. Elas reúnem o melhor de dois mundos que o Autor pretende juntar: o passado e o melhor do presente numa sociedade nova. Há ainda o Dr. Ramires, advogado oficioso defensor de Xilim,

que "tem fama entre os pobres" e "recusa boas causas para não deixar de tomar conta de processos de quem não possui o suficiente para pagar a um advogado." (*P.* p. 65).

João Xilim representa, em *Portagem*, a apologia do mestiço, pensada de maneira bastante engenhosa, embora com soluções esteticamente toscas. O protagonista é um mestiço que se rejeita, como tal, por não ter a virtude de ser negro. Ora esta atitude de auto-recriminação é uma reprodução evidente dos discursos intolerantes, redutores, radicalizados pelas ideologias exclusivistas: bons são os negros/bons são os brancos.

João Xilim é um mestiço que o Autor, enquanto construtor da narrativa, não cessa de mostrar que é dotado de sentimentos compassivos e, sobretudo, de boa-fé, embora inábil e nutrindo desejos de vingança: rebela-se contra o engajador, auxilia Maria Helena na recuperação da mina, suporta a traição de Luísa, comporta-se segundo as regras na prisão, auxilia Tomás de Oliveira, convence Isidro de não ser um traidor, reconcilia-se com Luísa.

#### 3. Organização diegética do espaço-tempo

No plano do discurso, a organização diegética processa-se recorrendo a determinadas estratégias formais, que individualizam o processo de composição do romance. A ordem temporal da sucessão dos acontecimentos pode não coincidir com a ordem em que os mesmos são narrados. Em *Portagem*, a estruturação diegética dos capítulos inicia-se no plano do presente e recua no tempo para referir o percurso

existencial das personagens, com vista à elucidação do leitor sobre determinados comportamentos<sup>102</sup>.

No início do romance, deparamo-nos com a personagem Alima, avó de João Xilim, que se encontra à porta da sua palhota, no Ridjalembe, espaço simbólico dos antepassados, que ao olhar para o velho cajueiro evoca o passado. Recorda o escravo Mafanissane, seu avô, que o plantou no dia da sua libertação, a emigração para o sul dos negros no ano do nascimento da sua filha. Antecipando a história do protagonista, recorda o facto da filha Kati ter casado com o capataz dos mineiros do Marandal, depois de ter gerado um filho de branco.

Evoca também a partida dos negros do Ridjalembe para a nova povoação no Marandal, a quando da chegada dos brancos e do início da exploração mineira. Seguidamente, inicia-se, em analepse, uma breve narração iterativa acerca das visitas da filha Kati, passando-se novamente à recordação da história do avô Mafanissane. A partir daqui, retoma-se o presente, numa cena dialogada entre Alima e a filha, na qual se evidencia a recusa da anciã em abandonar a sua aldeia e a recriminação à filha pela convivência no mundo dos brancos, entrecortada por breves resumos evocativos do avô, do cajueiro, da vida dos negros no Ridjalembe e da partida de Kati.

O segundo capítulo, inicia-se num tempo presente, Xilim tem dezoito anos e está na ilhota no meio do rio, no Marandal, observando o pôr-do-sol. Num breve resumo, num espaço de isolamento e solidão, dá-se conta que emigrou e acabou de regressar, que está diferente dos outros habitantes do Marandal. Então, começa uma longa analepse, recuperando a sua infância como carregador de carvão desde a boca da mina até ao armazém. Mas é na fase dos seus doze anos que se pára, numa cena dialogada,

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Petar Petrov, *idem*, p. 7.

para se recuperar o primeiro dia em que entra como moleque de Maria Helena na casa do patrão Campos. A meio desta, a personagem recorda a origem do seu nome.

A história avança para os momentos vividos nesse ano na casa de patrão Campos, para novamente parar numa cena dialogada entre D. Laura e a filha acerca do facto de Xilim ser mestiço. Retomando esse período, começa a descrição desse verão em que Xilim se torna mineiro e Maria Helena fica só.

O capítulo seguinte recupera novamente o presente, na ilhota no meio do rio. João Xilim continua lembrando o seu passado, o momento em que descobre a verdade sobre a sua origem, naquele mesmo verão. A analepse inicia-se com uma pequena cena, em que João interroga a mãe sobre a origem da cor da sua pele e continua com um resumo de uma visita a avó Alima. Segue-se uma pausa descritiva de um pesadelo acontecido no dormitório dos mineiros, que antecipa o trágico momento que se avizinha. É retomado o ritmo da narração com dia subsequente ao sonho, o da descoberta do patrão Campos abraçado à mãe, na beira do rio.

No quarto capítulo, no momento presente, João sai da ilhota, pois a noite já caiu, e no caminho de casa relembra o momento em que, há seis anos atrás, descobriu a verdade sobre a sua origem, a fuga e o embarque num cargueiro como moço de limpezas. A narração das vivências da personagem é interrompida por cenas dialogadas entre Xilim e o fogueiro Jaime e resumos dos dias de viagem.

O quinto capítulo, retorna ao ponto de partida e passa-se a seguir a ordem cronológica dos acontecimentos. A narração suspende-se então numa digressão explicativa acerca do conhecimento do protagonista sobre a exploração a que os mineiros negros são sujeitos no "Kaniamato" e é retomada na cena em que Xilim se confronta com o mulato engajador.

No capítulo seguinte, assiste-se ao acidente na mina, que vai proporcionar a evocação do passado de patrão Campos. Numa longa analepse, conhece-se a origem do relacionamento de Kati e patrão Campos. No sétimo capítulo, retoma-se a narrativa primeira no ponto de paragem, e segue-se, novamente, uma analepse, desta vez explicativa dos anos de ausência de Maria Helena do Marandal.

Desde o momento do relacionamento amoroso com Maria Helena e da subsequente saída do Marandal, até ao momento da vivência de Xilim no subúrbio da cidade, que inaugura o oitavo capítulo, dá-se um grande avanço na diegese, ou seja, há uma elipse indeterminada, tornando desconhecidos alguns dos acontecimentos ocorridos nessa fracção de tempo, sabendo-se apenas que João casou e que trabalhou no cais. O protagonista encontra-se já casado e desempregado. A partir deste momento, retoma-se o presente para apenas o abandonar esporadicamente, ao recuperar o passado de outras personagens.

No capítulo nove, desenrola-se a fase da procura de emprego, interrompida por um momento de recordação do passado no Marandal, até à partida para o "Kaniamato". Ocorre, novamente, um grande avanço na diegese, e das vivências da personagem no "Kaniamato" apenas se sabe o que é descrito nas suas missivas, constituindo essas, cenas monologadas. Desde esse momento até ao dia do baile no Clube de Futebol do Invencível (quinze dias após a sua chegada), que é tratado no décimo capítulo, ocorre também uma elipse indeterminada. A partir daqui, a sucessão de acontecimentos ocorre em ordem cronológica, exceptuando uma prolepse verificada depois da saída de Luísa da barraca da leitura da sina, anunciando os problemas que se avizinham. Os episódios do esfaqueamento de Luísa, no capítulo dez, e do julgamento de Xilim, no capítulo onze, são mostrados em duas longas cenas.

A apresentação de uma nova personagem, o negro Isidro, no início do capítulo seguinte, determina a existência de uma pequena analepse explicativa do passado deste condenado a pena máxima, para se retomar o ponto da diegese interrompido, ou seja, a entrada de Xilim na fortaleza. Prossegue-se a narração, em ritmo mais acelerado, abrandando com as cenas do encontro com Tomás de Oliveira e do confronto com Isidro. Há uma outra elipse, que se estende desde esse momento até à chegada de João à Casa do Caju, ponto de retomada da história, no capítulo treze, que se estende até ao final do capítulo quinze, apenas interrompido por uma ou outra evocação do passado de Xilim ou de Maria Helena.

O capítulo dezasseis é uma cena dialogada entre Maria Helena e as senhoras da Cruzada Feminina de Socorros Morais e Sociais, continuando o capítulo seguinte com uma outra cena dialogada entre Maria Helena e o Sr. Esteves. A diegese prossegue com as deambulações do Sr. Esteves pela cidade, interrompida por uma analepse explicativa do passado do mesmo, e continua com o incêndio na Casa do Caju e as acções de Sr. Esteves e João Xilim.

Retomada a acção de Xilim, há uma suspensão do tempo, a narração detêm-se no momento da homenagem ao protagonista, no capítulo dezoito, e na da reconciliação com Luísa, no capítulo seguinte. Segue-se uma nova aceleração na narração e uma cena dialogada entre os moradores do bairro do subúrbio e a querela entre o encarregado da obra e João Xilim. Um resumo inicia o capítulo vinte, ao qual se segue uma pausa descritiva sobre as condições meteorológicas, pronuncio de maus momentos que se avizinham. Passa-se então ao momento da mudança para o bairro novo, ponto em que o ritmo da narração é restaurado, prosseguindo no capítulo seguinte, no qual ocorre a cena dialogada entre Xilim e Abel Matias.

Nos capítulos finais, passados na gamboa de Juza, a narração segue a ordem cronológica dos acontecimentos, embora feita a ritmos diferentes. No decurso da sucessão daqueles, há uma ou outra cena dialogada, ora entre Xilim e Luísa, ora entre Xilim e Juza ou entre Luísa e Beatriz. Há também uma pausa descritiva para a caracterização da personagem Coxo. No final do capítulo vigésimo terceiro, ocorre um momento dramático, o da cena dialogada entre Juza e Beatriz antes da sua morte. A narração da decadência dos negócios de Xilim e Luísa, no capítulo vigésimo quarto, antecede outros dois momentos dramáticos, os encontros entre Luísa e Coxo, que são apresentados também em cenas dialogadas, nos dois capítulos seguintes.

O capítulo vigésimo quinto termina com um sonho de Luísa, antecipando uma desgraça, podendo ler-se como uma prolepse. A aceleração do ritmo narrativo deve-se ao resumo que inaugura o penúltimo capítulo, e decorre depois do espancamento do Coxo e subsequente fuga de Xilim até ao momento da sua entrega à polícia, a partir do qual se iniciam novas cenas dialogadas, correspondentes ao interrogatório feito à personagem, às conversas entre o Sr. Nunes e o comissário, entre este e o chefe da esquadra, entre o comissário e a sua namorada.

O último capítulo, acompanha Xilim desde a sua libertação até ao seu regresso à gamboa, mas o desenrolar da acção é interrompido por uma antecipação do futuro do protagonista e da lembrança do seu passado, em especial, de Maria Helena, e dos cajueiros da sua memória. No final, retoma-se o drama de Luísa, vivido antes da chegada de Xilim, depois de uma elipse determinada (três dias).

Ao longo dos vinte e oito capítulos, em nove momentos específicos da narrativa verifica-se o rememorar constante da história de João Xilim. São recuperados os momentos mais importantes da vida do protagonista, acrescentando-lhe mais um ponto

ocorrido entretanto. Como se de um *leitmotiv* se tratasse, esta informação tem carácter indicial e visa não deixar o leitor esquecer que o protagonista é vítima de uma série de circunstâncias alheias, que o marginalizam e o levam a agir por vezes de forma drástica.

Estes momentos têm lugar nos capítulos quatro, sete (dois momentos), nove, doze, treze, dezoito, vinte e dois e vinte e oito. No primeiro deles, consta que João "fugira do Marandal e era filho da negra Kati que se entregara ao patrão Campos e fora moleque da menina Maria Helena." (*P.*, p.26). No capítulo sete, o narrador lembra: "A filha de patrão Campos e o filho do capataz Uhulamo, ambas vítimas sem culpa da mesma tragédia, irão prosseguir corajosamente na exploração da mina.", e retoma a rememoração: "ele é o filho mulato da negra Kati, o confidente do negro Jaime da cidade, o inimigo sem sinceridade do mulato engajador, a criança renegada por patrão Campos." (*P.*, p. 43) No capítulo nove, ocorre mais um resumo da história de Xilim:

Lembra-se do seu regresso à povoação, com seis anos de andanças por outros lugares, embarcado. Vê-se em frente do mulato engajador, acusando-o de vender os negros para as minas do Kaniamato, do outro lado da fronteira. Consentira em ser outra vez o moleque da casa, quando patrão Campos caiu da encosta da serra e os mineiros não queriam entrar mais no poço onde tantos companheiros tinham morrido soterrados. E lembra-se da manhã em que deixara para sempre os domínios de Maria Helena, dona do seu destino de proscrito. (*P.*, p.54)

Já na prisão, no capítulo doze, olhando os outros presos que param de trabalhar para o seguirem fixamente com a vista:

E recorda-se num instante de tudo o que ficou para trás. De patrão Campos, embrulhado com a mãe Kati na mata à beira do rio; de Maria Helena impondo-lhe o exílio; do fogueiro Jaime, chorando a infância insultada; de Luísa e do cantineiro, apertados num abraço que o atraiçoou; do Dr. Ramires falando no tribunal da infelicidade dos mulatos desde a barriga da mãe. (*P.*, p. 70)

Numa outra rememoração, num momento intermédio da narrativa, outros acontecimentos ocorridos posteriormente são acrescentados:

Mas a sua vida não tem nada que contar aos outros, a não ser que um branco destruiu a alegria da sua infância, que andou embarcado e conheceu um negro Jaime que era um homem infeliz que bebia para esquecer, que foi amante da sua própria irmã, que o condenaram injustamente e esteve numa prisão onde havia um negro desgraçado e valente chamado Isidro, que tinha lá um branco chamado Tomás amigo dos homens bons de todo o mundo. (*P.*, p.106)

No capítulo vinte e dois, recordando a bofetada que recebeu do branco, no episódio do bairro do subúrbio, Xilim, amargo, "recapitula fragmentos do seu passado":

A serenidade que lhe viera depois da sessão de homenagem que lhe fizeram no Grupo Unido, é substituída de novo pelas recordações de toda a sua vida. Raiva de não se ter vingado de patrão Campos e do cantineiro da Casa do Caju. Raiva de não ter atirado as culpas à cara da mãe Kati. Raiva de ter possuído a menina virgem do Marandal. Raiva de ter esmurrado o mulato engajador para as minas do Kaniamato. Raiva de não ter declarado a verdade sobre a morte do chaveiro e do negro Isidro. Raiva de ter acedido ao convívio com o branco Tomás de Oliveira. Raiva de ter sido o herói do incêndio na cantina. Raiva de ter aceitado a homenagem dos negros do subúrbio. Raiva de não ter dado um enxugo no Abel Matias. Raiva de se reconhecer cobarde perante uma vingança das suas lembranças.(*P.*, p. 128)

Num estádio mais avançado da narrativa, no último capítulo, a história é apresentada de forma mais sucinta. Neste momento, o destino da personagem já está cumprido e não é mais necessário relembrar todas as fases da sua vida, apenas os acontecimentos que o vão conduzir a um futuro diferente, tranquilo:

Cumpriu fielmente o seu destino. Foi sempre ele, o mulato, um homem clandestino: na barriga da mãe, moleque em casa de D. Laura, menino de infância de Maria Helena, testemunha do abraço da negra Kati e de patrão Campos, capataz da mina do Marandal, amante ilegítimo, emigrante sem passaporte, número extra entre os sentenciados negros, contrabandista, vingador despercebido. (*P.*, p. 160)

As outras personagens têm também o seu passado explanado através de analepses explicativas, embora não de uma forma recorrente como acontece com o protagonista. Ao explorar as recordações das suas personagens, pelo menos das mais importantes para o desenvolvimento da intriga, como é o caso de patrão Campos e Esteves, em analepses, mais ou menos longas, procura-se fundamentar as motivações para as acções das personagens, de modo a poder fazer entender a sua conduta, o seu papel e contribuição para a transmissão do sentido geral do texto, da mensagem que visa veicular. Estas personagens representam também uma sociedade que o autor pretende retratar, a sociedade colonial, daí a importância atribuída à história delas.

Os eventos e os agentes do texto narrativo situam-se num espaço físico e social com os seus condicionalismos, as suas leis, convenções e valores. Este espaço encontrase sempre ligado a um tempo, em particular um tempo histórico, gerador e modificador de cultura. Bakhtin designa a correlação espaço-tempo de *cronótopo* e salienta a sua relevância na forma do conteúdo do texto narrativo, ou seja, a especificidade da representação e da funcionalidade do tempo e do espaço. É no *cronótopo* que os nós do enredo são feitos e desfeitos; a ele pertence o significado principal gerador do enredo. Greimas atribuiu também grande importância ao *cronótopo* no texto narrativo. 104

Em *Portagem*, o *cronótopo* do texto remete-nos para a sociedade moçambicana de meados do século XX, uma sociedade colonial, com todos os valores por ela veiculados, de onde sobressaem as injustiças de natureza racial e social. Os nós do enredo, os eventos e as personagens criados pelo autor são produto das vivências daquele tempo e daquele lugar, bem como da correlação de ambos. A situação-problema apresentada na

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Vítor Manuel de Aguiar e Silva, *Teoria e Metodologia Literárias*, Lisboa, Universidade Aberta, 2004, p. 204.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Massaud Moisés, *A Criação Literária – Prosa I*, São Paulo, Editora Cultrix, s.d, p. 186.

obra - o mestiço que recusa a sua condição e a discriminação por ele sofrida, quer pelos brancos quer pelos negros -, bem como todas as acções empreendidas pelas personagens são motivadas por um sentimento de injustiça provocado pela situação colonial, pelas dificuldades de relacionamento entre colonizador e colonizado.

A inclusão de personagens brancas, negras e mestiças, que se movimentam em vários espaços, determinados pelo seu estatuto socioeconómico e racial, que se cruzam em determinados momentos, em que resultam situações de tensão intra e inter-racial, com as suas micro-histórias, são, na verdade, a materialização de um tempo e de um espaço caracterizado pelo colonialismo.

O Autor, a partir da noção situacional que designamos de *cronótopo*, dá corpo ao seu romance que visa exactamente criticar a situação colonial e as injustiças daí decorrentes, com vista a superá-la, ultrapassá-la, propondo uma nova sociedade, livre dos constrangimentos da divisão racial e social, conciliando os valores da África tradicional e de uma sociedade progressista mais justa, através da mestiçagem, simbolizada pelo mulato João Xilim. A síntese de um passado de valores ancestrais e um presente de valores progressistas poderá conduzir ao nascimento de um futuro mestiço mais justo.

#### 4. Sistemas de valores em circulação no texto

A dimensão histórica, integrada no discurso romanesco, convoca sistemas de valores estruturantes, que vão dar sentido último à obra. Procuraremos, por isso, encontrar as oposições de valores que a norteiam.

Portagem aborda uma problemática racial e social, numa sociedade colonial, na qual é posta em evidência a marginalização sofrida pelos não brancos, que condiciona o seu estatuto social. Isto remete-nos, desde já, para duas oposições africano/europeu e pobreza/riqueza. O protagonista, por ser mulato, é vítima de injustiças sócio-raciais atribuídas ao colonialismo<sup>105</sup>. Discriminado por brancos e negros, Xilim é empurrado para uma vida de "desgostos, insuficiências e cansaços" (P., p. 160). A sua condição de mestiço, desencadeia a desconfiança daqueles no meio dos quais vive (os negros).

A segunda oposição referida, aponta para um condicionamento social dos nãobrancos. Os negros e mestiços são inevitavelmente pobres, desempenham tarefas fisicamente árduas (são mineiros, estivadores, etc.), são facilmente atraídos a desempenhar actividades ilegais (o contrabando, a emigração ilegal) (não têm possibilidade de mobilidade social, movimentam-se em espaços degradados (o subúrbio, prostíbulos, tabernas, a prisão, etc.), sofrem as arbitrariedades dos desígnios dos brancos (a mudança do bairro, a exploração na compra do peixe), são confinados a "um espaço social asfixiante, que não deixa qualquer hipótese de realização humana."

No entanto, também alguns brancos são socialmente marginalizados, são aqueles que vivem no meio dos negros e que se movimentam nos mesmos ambientes. A personagem Sr. Esteves evidencia isto. É dono de uma cantina, no qual funciona um prostíbulo, e realiza-se afectivamente com negras e mulatas<sup>107</sup>, casando com uma branca, que pretere em relação àquelas, por tudo isto, é alvo da atenção das senhoras da Cruzada Feminina de Socorros Morais e Sociais. Através da personagem Sr. Esteves

-

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Geoffrey Mitchell, "(Lost) Love, Eros and Metaphor: Colonialism, Social Fragmentation and the «Burden» of Race in *Portagem* by Orlando Mendes", in *Reevaluating Mozambique*. *Portuguese Literary and Cultural Studies*, n°10, Fall River, University of Massachusetts Dartmouth, 2004, p. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Petar Petrov, *idem*, ibidem.

Orlando Mendes já tratara este tema no poema "Carta do Capataz da Estrada 95"

podemos detectar uma alusão ao luso-tropicalismo<sup>108</sup> defendido por Gilberto Freyre e à facilidade com que os portugueses sempre se relacionaram com negras: "Noutros tempos, o cantineiro era campeão das negrinhas que despontavam nos arredores. Agora, casado, torna a procurar as negras, mas aquelas de que se servem os moleques que sobem da cidade." (*P.*, p. 80)

Também patrão Campos, de certa forma, se insere neste grupo. Apesar de dono de uma mina, a exploração que nela é feita é amadora e quando insiste numa exploração intensiva ocorre um acidente. Ele entende também a sua realização afectiva com a negra Kati, relação da qual nasce o mestiço João Xilim. Campos e Kati gostavam-se mutuamente. No texto nunca é referida qualquer outra relação de patrão Campos e outras negras, mas sim uma relação amorosa entre ambos que dura há muitos anos, desde a sua chegada ao Marandal. Apesar de casado com uma portuguesa, como mandam as regras sociais, é de Kati que patrão Campos gosta, apesar de não o admitir:

Arranjou uma negra do Ridjalembe para dormir com ele de vez em quando. Simples entretenimento também. Continuava a não ser exigente no que respeitava à vida amorosa. Finalmente, fartou-se de fazer esperar a noiva, construiu uma casita e mandou-a vir. [...] Sabia agora que as exigências amorosas nunca haviam tido importância na sua vida. Não nascera para essas coisas. Apenas a Maria Helena destinava um pouco de carinho e reconhecia que essa era a evidência de toda a afeição que o seu coração podia dar a alguém. (P., p. 37)

Ele vê necessidade de poupar Kati e Xilim à censura social. A ambos protege da penalização social, ao casar Kati com Uhulamo. Mesmo não assumindo a paternidade

Doutrina elaborada pelo sociólogo brasileiro Gilberto Freyre (1900-1987), cujos fundamentos se encontram publicados na obra *Casa-grande e senzala* (1933), e na obra *O luso e o trópico* (1961) na sua fase acabada. Esta doutrina defende que o português tem em relação aos outros europeus, não só uma apetência para a miscigenação, uma tendência para uma mistura racial e cultural, mas também uma tendência de adaptabilidade ao clima e ao meio, tropicalizando-se, embora nunca deixando de ser português. Esta ideologia foi aproveitada pelo Estado Novo para justificar a permanência de Portugal em África. Cláudia Castelo, «*O Modo Português de estar no Mundo»*. *O luso-tropicalismo e a ideologia colonial portuguesa* (1933-1961)., Porto, Edições Afrontamento, 1999, pp. 35-43.

de João, dá-lhe um pai e torna-o moleque na sua casa: "Gastou algum dinheiro para passar Kati a Uhulamo e deu a este o lugar de capataz da mina. E a ambos comprou o silêncio." (*P.*, p. 37)

O relacionamento de Maria Helena com João Xilim, ou seja, de branca com mestiço, é interdito socialmente. Maria Helena, em solteira, não pôde continuar a relacionar-se com o mulato e em casada estava consciente que moralmente não podia trair o marido.

Na leitura do texto, podemos detectar a posição ideológica do Autor, que não reprova, antes valoriza as relações inter-raciais. Orlando Mendes faz a apologia da mestiçagem. Este é afinal o propósito veiculado no texto.

Da traição de Luísa com Esteves, mediado pela mãe dela, D. Maria, e Justino, ressalta também uma crítica ao proxenetismo, causado pelas duas oposições referidas. Por um lado, a discriminação que as mulheres negras e mulatas estão sujeitas, vistas como objectos sexuais alvo da cobiça dos brancos, aproveitável para exploração sexual. Por outro lado, as condições socioeconómicas destas mulheres, e dos negros em geral, que empurram as mulheres para a prostituição, e outros para a direcção do negócio da prostituição. A personagem Sofia Mais Velha é outra que, sendo pobre, aproveita a oportunidade que se lhe depara e se toma proxeneta de meninas muito jovens. O que é reprovável a nível moral, torna-se aceitável à luz do princípio da necessidade.

Estas duas oposições remetem-nos para uma outra, que é escolarização/não-escolarização. Os negros e mulatos, porque discriminados e socialmente desfavorecidos são maioritariamente analfabetos. João Xilim aprende a escrever, já adulto, no "Kaniamato", ensinado por um colega, mas mesmo assim demonstra fragilidades a nível da correcção formal:

Olha peço a você entregar este bilhete pra Luiza porquê tou com medo carta que eu escrevi pra ela muito tempo não recebeu ou perdeu no caminho ou algum gajo roubou porquê eu mandava duas libras pra ela ponto é verdade é um caso muito sério meu querido amigo agente custuma tar aqui depois já não quere ficar mais na nossa terra [...]. (P., p. 55)

Mas a oposição proposta no início do romance é aquela que vai esclarecer todo o desencadear dos acontecimentos e todas as outras oposições daí decorrentes, e que é o sentido primeiro do texto. Trata-se da oposição tradição/aculturação, desvendada através do diálogo estabelecido entre as personagens Alima e Kati, no primeiro capítulo. Alima, velha guardiã dos valores da África tradicional, critica a filha por abraçar a língua e a cultura do colono, e também por abandonar a sua terra, chão sagrado inaugurado por seu antepassado, Mafanissane, ex-escravo, no dia da sua libertação. Alima recusa-se a deixar aquele espaço sagrado e consagrado aos seus antepassados e rejeita o colono. Representa a África tradicional que resiste ao colonialismo enquanto que Kati simboliza a traição à cultura africana<sup>109</sup>:

Tu só gostas de falar língua de branco, não é?"... E aprendeste a mim a falar também, não é?... Anh! Anh!... E agora para quê vocês quer eu vai no Marandal? Onde eu nasceu não foi aqui? Vocês gosta de branco mas branco só quer a preto só pra gastar o corpo de ele. Tu sabe quem pôs este árvore aqui? Não sabe? Foi meu avô! Tu sabe quem era meu avô? Ih! Ih! Ih!... Era Mafanissane, duas vez avô de ti! Se tu tinha conhecido gente que ouviu falar meu avô, tu não queria mesmo sair mais do Ridjalembe!... (*P.*,p.13)

Alima refere o facto dos brancos apenas quererem os corpos dos negros para o usarem, não só para fins laborais, como também para fins sexuais. Há aqui uma alusão ao *chibalo* 110 e à escravatura, pois Alima sublinha que se a filha tivesse ouvido contar o que outros ouviram do seu avô, ela jamais quereria sair do Ridjalembe e viver junto dos

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Geoffrey Mitchell, *idem*, p. 72.

<sup>110</sup> Nome dado, em Moçambique, ao regime de trabalho forçado.

brancos. Mas há também aqui referência ao uso das negras para os prazeres do corpo, reiterado pela afirmação: "Um filho de tua barriga que é filho dum branco!"(*P.*, p.13). Esta questão volta a ser abordada mais tarde com a personagem Sr. Esteves que também se serve dos corpos das negras e mulatas, com a personagem Sofia Mais Velha, proxeneta a pedido dos senhores brancos e com o Coxo, sedutor das mulatas Luísa e Beatriz. Note-se que este tipo de relacionamento é mais facilmente aceite pelos brancos do que pelos negros. O mesmo já não se pode dizer de uma situação inversa, ou seja, uma mulher branca envolver-se com um negro ou mestiço.

A velha reporta-se ainda à exploração colonial dos recursos naturais, mas que não eram usados pelos próprios negros: "Cavar terra de preto pra tirar carvão. Carvão é preto mas não é pra preto, não. Quando tu querer cozinhar o teu farinha vais mesmo apanhar lenha no mato. Não é?..."(P., p. 14). É com a chegada dos brancos que Alima assiste à derrocada do seu mundo, erigido por Mafanissane, a povoação do Rijdalembe, e que agora sente em decadência. A partida dos negros para o Marandal, condenou este espaço, longe até aí do homem branco, ao desaparecimento. O mundo da separação de raças está condenado a desaparecer.

Este espaço assume contornos míticos de um jardim do éden, perdido com a chegada do branco: "Cresce dentro dela uma onda de amargura e de saudade de um tempo primitivo em que os negros eram donos da planície e não tinham outras ambições." (*P.*, p. 14). Mas há também aqui uma crítica à troca deste mundo comunitário, pelo mundo materialista dos brancos, com as suas ambições. O branco conduziu à fragmentação da família, da comunidade e dos seus valores, como o da partilha.

A povoação do Ridjalembe, "o reino espiritual do escravo Mafanissane liberto" funciona como um espaço simbólico do mundo não profanado pelo branco, coroado pelo também mítico cajueiro<sup>111</sup>, árvore generosa, plantada como símbolo da libertação do escravo, mas que é também uma árvore "mestiça", da terra dos índios (Brasil) foi trazida para África pelos portugueses, e assim sendo esta árvore "mestiça" como símbolo da África tradicional vai ao encontro do sentido maior que o Autor pretende dar ao texto: a abolição da separação de raças e a apologia da mestiçagem. O cajueiro vai ser também uma referência na vida de João Xilim, vai acompanhar o seu percurso existencial, no Ridjalembe, quando visitava a avó, no subúrbio e também mais tarde na sua saudade, quando já apaziguado com a sua raça e encontra esperança no futuro:

Um princípio de confiança toma posse do seu coração sangrado, meditando sobre os primeiros factos lembrados e os mais recentes, enquanto um símbolo permanece na sua memória: o dos cajueiros, à porta da palhota de avó Alima e junto da cantina do Sr. Esteves. Duas entre milhares de árvores com sombra larga para sonos vadios, apedrejadas para que os pobres sem nome possam roubar os cajus com sumo que tira a sede e embriaga para esquecer e as castanhas que entretêm a mansa fome e dão óleo para engordurar as magras carnes dos corpos rebentados da terra. (*P.*, p. 160)

A actividade laboral realizada pela personagem pode também ter uma natureza "mestiça". A solução que salva João Xilim do desemprego, na segunda grande sequência, é o emprego na tipografia, que sendo propriedade de negros ou brancos, é neste contexto uma actividade intercultural, de tecnologia europeia integrada no contexto africano, uma actividade como que "mestiça". Já por altura da prisão na Fortaleza, a personagem teve como actividade aprendiz de tipógrafo.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> O nome científico do cajueiro é *Anacardium occidentale L.*, É uma planta de origem americana e acredita-se que a palavra caju deriva do vocábulo tupi, proveniente do nordeste brasileiro. Foram os portugueses que o levaram para África e para a Índia. Ferrão, J. E. Mendes, *O Cajueiro*, Lisboa, Instituto de Investigação Científica Tropical, 1995, pp. 17-33.

As personagens Alima e Tomás de Oliveira são também convocados para a oposição consubstanciada em valores ancestrais/valores da nova humanidade. Ambos representam a síntese de valores, subentendida no texto, que o Autor pretende para o futuro de Moçambique, e que é o programa desenvolvido neste romance. Devemos notar que estas são personagens dotadas de nobreza de carácter e descritas no texto como bons. A sua conduta é intocável, são fiéis aos seus princípios nobres – a ancestralidade e o Novo Humanismo.

Dentro desta oposição tradição/aculturação, é possível detectar como valores secundários, os valores europeus veiculados pela história de amor vivida por Juza e Beatriz, que não comporta a traição e tem com desfecho único a morte. Esta história, que sublima a virtude do amor "à europeia", contrasta com a história de amor vivida por João Xilim e Luísa, na qual existe perdão para a traição. Isto remete-nos para o binómio monogamia/poligamia, o primeiro pertencente à cultura europeia, o segundo característico da África tradicional.

As senhoras da Cruzada Feminina de Socorros Morais e Sociais representam, na história, os valores europeus da moral e dos bons costumes, de influência religiosa, os quais interditam os afectos e o livre arbítrio das mulheres europeias, por oposição à liberdade vivida pelas mulheres africanas.

O valor do Conhecimento, por oposição à alienação, também se encontra veiculado neste texto. João Xilim só é capaz de cometer boas acções em prol dos outros e de receber recompensas depois de ter conhecimento do saber solidário. O valor da solidariedade encontra-se intrínseco ao do conhecimento. Só o reconhecimento das injustiças sofridas pelo negro permite a acção com vista à superação dessas mesmas

injustiças. Para a personagem João Xilim, a prisão constitui a condição para o encontro do saber necessário ao "pagamento da portagem", à passagem para o outro lado.

Na segunda grande sequência, o caminho correcto para a acção de João Xilim em favor dos negros, ao serem expulsos do bairro, foi aprendido das lições do branco Tomás de Oliveira. É aqui que vai pôr em prática os conhecimentos adquiridos e entrar em defesa aberta da causa dos negros, tal como previsto por Isidro no derradeiro momento da sua morte.

Orlando Mendes põe em acção a personagem, movido pelas substâncias próprias suas, provando no seu agir que essas substâncias são humanamente boas, tanto quanto as dos demais, negros e brancos. Estas substâncias são expostas como constitutivas do ser na primeira grande sequência, e com a particularidade de estas substâncias serem tão humanas, tão comuns, que não formam um modelo de virtudes: suportar a traição de Luísa tanto pode ser benignidade como frouxidão, deixar-se cortejar por Maria Helena, sabendo ser ela sua irmã, não abona em favor dos seus escrúpulos.

Atribuindo qualidades e defeitos ao protagonista, valorativos da sua humanidade de comum personagem, o Autor expõe, por ironia e conotação, que João Xilim é uma personagem que, pelo menos na primeira grande sequência diegética, funciona como personagem alienada: não funciona em função de si, mas em função de um paradigma determinante, e determinado, do que deve ser ideológico. Na primeira grande sequência, o autor resgata o mestiço da etiqueta depreciativa aplicada pelo social, ao passo que na segunda sequência, Orlando Mendes expõe esse mestiço em acção, mesmo que em acções mal sucedidas, tão aplicado como se fosse um negro, o que aliás é reconhecido pelo negro Isidro.

A portagem paga por João Xilim para ser festejado pelos negros do bairro, reconhecido como tendo passado a fronteira para o lado deles, é na prova difícil, de abnegação, heroísmo e generosidade em salvar pessoas brancas. Ironicamente, foi hostilizado pelos brancos, é o salvador da família do seu inimigo, de Esteves que lhe seduziu a mulher, que o utilizou na cumplicidade do contrabando, que queria puni-lo supondo que ele lhe teria seduzido a mulher. Deste heroísmo, a personagem recebeu a marca da atestação, marca transfiguradora, materializada no facto de ter perdido a visão de um olho. Esta marca inscrita num órgão da visão do herói, torna-se reconhecível pelos órgãos da visão dos outros, pelos olhares probatórios.

Mas os antecedentes para este reconhecimento foram engendrados na Fortaleza. Enquanto expiava uma sentença legalmente necessária, mas moralmente injusta, João Xilim seria submetido à prova que, cumprida positivamente, lhe facultaria as competências de qualificação, de saber e de fazer étnico necessárias ao desenvolvimento da segunda grande sequência, competências que, obviamente, foram sancionadas pelos negros conhecedores do álibi de Isidro e da interpretação dada aos factos, falsa, mas conveniente, clarificadora da posição de João Xilim.

João Xilim dispara sobre o chaveiro inimigo dos negros, tomando partido dos negros, correndo o risco de ser condenado a prisão perpétua. Isidro vendo isso, reconhece ter-se enganado no juízo que fez de Xilim e adopta uma atitude extrema. Isidro reconhece que o mulato, tendo agido como negro, será útil fora da cadeia para protagonizar a causa dos negros. Isto conduz-nos à tese-moral da história no plano Autorial: ser mulato não é sinal de traidor, de vil, nem branco, nem negro. O mulato é um homem como os outros.

No texto, ficam ainda evidentes os valores dinâmicos, que são veiculados pelo factor mudança. João Xilim foge para esquecer a sua condição, procura enegrecer-se, ganhando a consciência de ser negro, instruindo-se, num mudar de vida constante. A mudança de espaço é também determinante ao longo de toda a história, Xilim muda de local de residência várias vezes, do campo para o subúrbio da cidade, e neste muda de bairro, para se deslocar novamente para a gamboa de Juza. O protagonista desloca-se ainda, como embarcado, pela costa moçambicana, antes da fuga para a cidade.

# III. CONFIGURAÇÕES DISCURSIVAS

## 1. Ponto de vista narrativo e suas implicações ideológicas

O posicionamento ideológico do Autor, como já foi anteriormente referido, revelase muito cedo, com o envio, aos dezoito anos, do poema "Palhaço" para o jornal *O Diabo* e mais tarde, em 1947, "Os Cinco Poemas do Mar Índico" para a revista *Seara Nova*, publicações conotadas com ideais progressistas e humanistas<sup>112</sup>, órgãos divulgadores de uma literatura entendida como instrumento de intervenção social - o Neo-Realismo. Esta corrente proclama uma vocação sociocultural desalienante da literatura e leva o homem de volta ao conhecimento da realidade ideológica e social que é a sua, superando as condições que o afectam.<sup>113</sup> A partir destes elementos, tomamos

73

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Orlando Mendes refere-se a estas publicações como sendo órgãos progressistas, doutrinários de esquerda. Patrick Chabal, *idem*, p. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> Carlos Reis, *O Conhecimento da Literatura*, Coimbra, Almedina, 2001, p. 51.

conhecimento das leituras que o Autor fez que vão influenciar a sua estética e a sua cosmovisão, traduzindo a sua relação com o seu tempo histórico.<sup>114</sup>

Estruturado por condicionalismos históricos como a crise económica iniciada no final da década de vinte, a emergência dos totalitarismos na Europa e a Segunda Guerra Mundial, o Neo-Realismo português vai ser tributário de outras correntes congéneres, tais como o Realismo Socialista, o Realismo norte-americano das décadas de vinte e trinta e o Realismo Nordestino das décadas de vinte e trinta, e valorizar as potencialidades programáticas da prosa<sup>115</sup> (em geral, e do romance, em particular), adequando-a ao exercício de funções injuntivas e persuasivas. Apesar de exercer uma forte influência em autores africanos, o Neo-Realismo do qual estes beberam nunca pôde ser aplicado em África. Como afirma Alberto Carvalho, a transposição do Neo-Realismo para África processa-se por descontextualização<sup>116</sup>, na impossibilidade de tratar uma temática referente à dialéctica da luta de classes, inexistente numa sociedade colonial, e as consequentes relações entre explorador e explorado. O Realismo em África, durante o período colonial, é determinado por questões inerentes à própria condição colonial, tais como a isotopia da cor da pele e as relações existentes entre o colonizador e o colonizado. Da temática dos deserdados sociais passa-se à denúncia das injustiças e conflitos gerados numa sociedade colonial, tendo por base questões raciais.

Orlando Mendes, influenciado por esta estética, embora descontextualizando-a para Moçambique, visualiza também as potencialidades do romance como instrumento para a denúncia do colonialismo, portanto mais capaz de servir a transmissão de uma

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> *Idem*, p. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> *Idem*, p. 44.

Alberto Carvalho, «Neo-Realismo em Cabo Verde e Angola: algumas afinidades e muitas diferenças», in *Encontro Neo-Realismo* (reflexões sobre um movimento, perspectivas para um museu), Vila Franca de Xira, Museu do Neo-Realismo/Câmara Municipal de Vila Franca de Xira, 1999, p. 305.

mensagem de compromisso com uma causa. Inserido na categoria neo-realista, o romance racial serve o propósito do Autor, que era marcar uma posição em nome do povo moçambicano<sup>117</sup>.

A transposição do Neo-Realismo para África, processada por descontextualização, pode, se não tiver em conta a componente estética, chamar soluções mecanicistas<sup>118</sup>, pois é necessário abarcar uma realidade diferente. O factor de verosimilhança pressupõe uma adequação da narrativa ao seu contexto de ocorrência, no entanto, pode sonhar uma realidade diferente. O Autor não se limita a recriar a realidade, mas orienta-a para transformações profundas com que sonha e em que está empenhado. Em *Portagem*, o romancista assume um programa, orientado por pressupostos ideológicos neo-realistas, mas que, na verdade, se encontram "moçambicanizados". O Realismo é transposto para uma realidade diferente, a moçambicana dos anos de 1940 e 1950, na qual imperam os valores de uma sociedade colonial, causando injustiças baseadas em preconceitos raciais e a indignação do Autor, que aproveita as potencialidades do romance para exercer uma denúncia e propor uma nova sociedade e um Homem Novo.

Assim, o enfoque narrativo vai conduzir os acontecimentos a um determinado programa autorial que contempla problemas de ordem ideológica e implica uma certa influência de ideais progressistas, de esquerda. Esses ideais vão transparecer no ponto de vista do narrador apresentado na obra. O ponto de vista tem necessariamente uma série de implicações ideológicas. O programa Autorial necessita da presença de um narrador omnisciente que vai apoiar a personagem, jogando com a aproximação ou o afastamento, conforme a sua conveniência na transmissão da mensagem.

-

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Patrick Chabal, *idem*, p.76.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Alberto Carvalho, *idem*, ibidem.

A omnisciência é o lugar onde fala Orlando Mendes progressista. O narrador aproxima-se da subjectividade, com vista a dar um testemunho directo, mostrando compaixão e solidariedade pelo protagonista. Pretende, com isso, criar um efeito de persuasão, de adesão ao seu programa. Mas a lei da omnisciência pode ser restringida em função dos conteúdos que se pretende narrar. Orlando Mendes joga a partir da condição da omnisciência, numa espécie de traição ao cânone, ora introduzindo a ordem do indirecto histórico omnisciente, ora o indirecto histórico mais restrito, ou mesmo uma focalização cinematográfica, criando o efeito de estar presente, ou o sentido da visualização.

Estas variações no ponto de vista são operadas consoante a necessidade de acompanhar o protagonista de perto na narrativa ou de se afastar dele para introduzir a ordem do documental em momentos descritivos, com vista a chamar o efeito do real<sup>119</sup>. Quanto mais o espaço e o tempo intervêm, mais o real está presente, e consequentemente a influência neo-realista ou do modelo americano. A descrição é determinante na caracterização do espaço social – um espaço indissociável da temporalidade histórica<sup>120</sup>.

O narrador, na maior parte da narrativa, acompanha de próximo o seu protagonista.

O seu acompanhamento torna-se necessário para evidenciar ao leitor que aquele é apenas uma vítima de uma série de circunstâncias, advindas de uma sociedade colonial, racista, preconceituosa e injusta, e que, mesmo quando pratica más acções, estas são fruto de um determinismo social, que se lhe impõe como amarra e o impede de praticar o bem. À medida que o protagonista se liberta dessas amarras, o narrador evidencia a

<sup>119</sup> Roland Barthes, L'Effet de Réel, in Communications, nº 11, Paris, Éditions du Seuil, 1968, pp. 84-89.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Vítor Manuel Aguiar e Silva, *idem*, p. 281.

bondade inerente ao seu ser, que lhe permite actos de heroísmo. Contudo, o narrador pretende não deixar perder de vista que isto só é possível a partir do momento em que ganha o conhecimento de uma nova mensagem, a da fraternidade e solidariedade entre os homens, aprendida com a personagem Tomás de Oliveira, o arauto da mensagem progressista do Autor, ou mesmo a sua voz.

O percurso desde a recusa da condição de mestiço pela personagem João Xilim até à sua aceitação e opção pela condição de negro é acompanhado de perto e apoiado pelo narrador, de modo a evidenciar essa mesma opção, conducente ao desfecho pretendido no programa Autorial. Mas para que esta mudança ocorresse, a personagem necessitou de se qualificar. A sua qualificação implica a intervenção das outras personagens, obviamente negras, necessárias para validar a mensagem do texto. A condição necessária para se ser é ser-se reconhecido pelo outro. João Xilim só é aceite como estando do lado dos negros, depois da prova realizada na prisão, por intervenção de Isidro. A dúvida perante incerteza da sua opção, pelos brancos ou pelos negros, desvanece-se a partir deste momento em que há compromisso claro com a causa dos negros.

Na primeira grande sequência diegética, deparamo-nos com uma personagem mestiça que recusa essa condição, sendo que esta é a grande implicação ideológica motriz. João Xilim é apresentado como uma vítima do preconceito social e do próprio preconceito, lamentando não ser negro. É esse preconceito pessoal e social que o leva a cometer actos menos correctos, numa perspectiva behaviorista. No entanto, o que o narrador pretende mostrar, ao mesmo tempo, é que a personagem, apesar de mostrar desejo de vingança e de chegar mesmo a arquitectar planos de vingança, tem uma índole boa, consegue ser generoso.

Mas é só a partir da segunda grande sequência diegética que essa capacidade é demonstrada, ou seja, depois de a personagem ultrapassar a prova, "pagar a portagem" na prisão perante o plano de Isidro, ter provado que estava do lado dos negros e ter sido aceite por eles, é que passa à acção e o seu bom carácter é visível através de boas acções. Não só ajuda os outros com verdadeiros actos de heroísmo e abnegação, salvando Maria Helena e a filha, família do seu inimigo Esteves, esquecendo o seu plano de vingança, perdoando Luísa, como também recebe ajudas, do advogado, dos negros na prisão, de Juza.

Para que esta transformação tenha ocorrido foi necessário um percurso de aprendizagens, nomeadamente através de Tomás de Oliveira, que lhe ensinou uma linguagem de fraternidade entre os homens. O seu percurso e formação ideológica foram marcados pelo ensinamento da solidariedade e por uma mensagem que se adivinha próxima de valores marxistas, da justiça social, da distribuição de riqueza, da abolição de uma sociedade com classes, com preconceito racial ou social.

Depois de percorrido este caminho, João Xilim pôde demonstrar que os mestiços são apenas humanos comuns, maus como os negros ou brancos e bons como os negros ou brancos, especialmente se tiverem tido ensinamentos no âmbito da fraternidade ou solidariedade, aceitam-se e ajudam os outros. O protagonista é apenas um homem comum, com tantos defeitos e virtudes como qualquer outro, embora depois de instruído seja capaz de praticar, em consciência, o bem, não distinguindo raças. Ele é, ao mesmo tempo, portador da mensagem de fraternidade e, sobretudo, porta-voz da causa dos negros numa sociedade dominada pelo preconceito racial e pelos valores do colonialismo português e europeu.

No ponto de vista do narrador está subjacente a tese moral da história no plano Autorial, que é ser mulato não é sinal de se ser traidor, mas sim um homem como os outros, embora tenha sido concebido através do encontro de duas raças, encontro esse possibilitado pela sociedade colonial, onde brancos e negros algum dia se encontram. Bem ou mal sucedidas, as acções correctas ou incorrectas não são atributo da cor da pele. Negros e brancos praticam boas e más acções.

No final do texto, o narrador aproxima o protagonista da avó Alima, evocando a sua memória e a do cajueiro, símbolos dos valores ancestrais, e este último da mestiçagem também, visto ser oriundo do Brasil e ter sido trazido pelos portugueses. Esta aproximação ocorre depois de os valores do Novo Humanismo, transmitidos por Tomás de Oliveira, terem sido bem apreendidos pelo protagonista. Ele é portador da mensagem do passado e do presente e tem como missão lutar por uma nova sociedade. João Xilim poderá ser o Homem Novo.

O narrador distancia-se, contudo, quando não é necessário esse efeito persuasivo. Esse distanciamento, enquadra-se ainda numa lei da omnisciência, embora seja restringida. Ele pretende, neste caso, dar uma aparência de objectividade, uma aproximação ao documental, princípio veiculado pelas estéticas neo-realista, realismo socialista e pelo romance social norte-americano. Isto é visível, na obra, quando se evoca a memória do escravo Mafanissane, o seu passado de escravatura, o momento da sua libertação e a inauguração do espaço Ridjalembe.

A ordem documental é necessária neste momento. No capítulo vinte, dá-se uma aproximação ao efeito cinematográfico, descrevendo as condições climatéricas adversas que antecedem, na narrativa, momentos de tensão. Aqui, o narrador, utilizando uma consciência restritiva, aproxima-se da ordem documental, procurando dar um efeito de

visualização exterior, como se de um filme se tratasse. No entanto, devemos sublinhar que, apesar deste aparente afastamento, o narrador está sempre presente. Até porque aqui deixa antecipar momentos difíceis para o protagonista.

Orlando Mendes usa o modelo clássico, o narrador omnisciente, no entanto, usa também a consciência restritiva. Serve-se dessa estratégia para favorecer o efeito de real, em momentos da narrativa em que é necessária maior verosimilhança, criando uma focalização quase cinematográfica. Um exemplo de um momento assim, é aquele que antecede o despejo dos moradores do bairro de barracas. No céu formam-se nuvens escuras, o vento sopra com intensidade, a tempestade adivinha-se, mas subitamente as nuvens dissipam-se, o vento amaina e o pronuncio de tempestade desaparece. Este momento deixa antever que um momento difícil se aproxima, mas apesar do que pode parecer uma tragédia, não terá consequências de maior, e o futuro prevê-se optimista.

Podemos verificar aqui, neste passo da narrativa de Orlando Mendes, a influência da leitura do romance social americano<sup>121</sup>, nomeadamente, *As Vinhas da Ira*, de John Steinbeck<sup>122</sup>, no qual são descritas as tempestades de areia sofridas no Oklahoma, e que vão afectar a vida, a agricultura e os parcos haveres dos já deserdados do mundo, constituindo também um pronuncio de tempos difíceis que se adivinham. Estas tempestades são também descritas através de uma focalização cinematográfica, no entanto, nesta narrativa, as consequências são desastrosas e a perspectiva é pessimista.

As condições climatéricas e as hipotecas ao banco foram, naquela narrativa, responsáveis pela desgraça dos rendeiros do Oklahoma, que se vêem obrigados a

\_

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Luandino Vieira refere a influência que a leitura deste romance, que lhe foi emprestado por António Jacinto, exerceu na sua obra, numa entrevista ao Jornal de Letras (n°1013, Ano XXIX, de 29-7 a 11-8 de 2009) sobre o novo livro de Mia Couto. Esta afirmação vem corroborar a ideia que a leitura desta obra em particular teve fortes implicações nas Literaturas Africanas de Língua Portuguesa.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> John Steinbeck, *As Vinhas da Ira*, Carnaxide, Livros do Brasil, 2007.

procurar trabalho nos campos da Califórnia, partindo com o pouco que lhes resta, numa percurso degradante rumo à incerteza. Os novos proprietários decretam o fim do sistema de arrendamento de terras e a substituição do trabalho do homem pelo tractor, a inauguração de uma nova era, a da substituição do homem pela máquina e do liberalismo económico levado ao extremo.

Numa perspectiva cinematográfica, também, num momento de pausa na narrativa, são descritos, em breves capítulos, a paisagem desoladora dos campos depois do êxodo dos rendeiros, a invasão dos campos pelos tractores e também o próprio êxodo de grande parte da população de todo o estado pela estrada 66, numa longa marcha de carros. É de salientar que capítulos mais breves vão intercalando com capítulos maiores, sendo que aqueles são pausas descritivas na narrativa e ao mesmo tempo têm um efeito visualizante.

Em *Portagem*, numa escala menor, os pobres habitantes do bairro de barracas são obrigados também a partir, levando o pouco que têm, numa mudança também ela degradante. Uma mole humana desloca-se com as chapas de zinco e a madeira das suas velhas barracas para as construírem novamente no outro bairro. Aqui foram os brancos os responsáveis pela desocupação do bairro, as arbitrariedades dos brancos poderosos, contra quem os mais pobres, os negros, nada podem fazer, e a expansão dos limites da cidade (de asfalto) para os subúrbios, habitados por negros, ditam a sorte destes. Estabelece-se, assim, uma ligação do espaço social à temporalidade histórica, ao incremento da colonização branca nas colónias africanas e o consequente crescimento da construção de habitações, a partir de meados da década de 1940.

No romance de Steinbeck, para além dos valores da solidariedade, da partilha e da divisão da riqueza contra uma sociedade individualizante, na qual as pessoas se rendem

à sua individualidade e se separam umas das outras, ressalta o conceito de consciência colectiva<sup>123</sup>. Apesar do individualismo patente na sociedade americana da altura, a família Joad consegue sobreviver porque funciona como um colectivo, e acaba por ser um símbolo da união que faz a força e resiste contra as adversidades.

Em *Portagem*, estes valores e conceito vão ser postos em evidência em vários momentos. A personagem João Xilim vai evidenciar um forte traço de solidariedade e as suas vivências vão conduzi-lo à consciencialização da importância do colectivo na luta contra a injustiça e o preconceito da sociedade colonial, especialmente a partir do momento em que encontra Tomás de Oliveira, ganha uma outra consciência da causa comum dos negros e mulatos.

É João Xilim quem vai pedir satisfações, em nome dos habitantes do bairro, ao capataz branco. João Xilim, pelo bem colectivo da causa dos negros, ajuda Isidro e os seus camaradas de reclusão. Juntamente a Juza, Luísa e Beatriz, ergue-se contra as arbitrariedades de Coxo, e por um breve período conseguem fazer concorrência ao seu negócio. O protagonista apercebe-se que um homem só não consegue lutar contra as adversidades de uma sociedade hostil, mas que junto a outros, pensando e agindo no colectivo, está mais apto a enfrentar a prepotência do colonizador/opressor.

Importante é ainda notar que o Autor evidencia, através do percurso existencial da personagem e o seu encontro com outras personagens mais esclarecidas, a necessidade da consciencialização política feita através da educação, com vista a alcançar um estado de consciência colectiva. A ignorância/alienação de João Xilim e dos seus companheiros impedem-nos de perceber os motivos nobres de Abel Matias 124. Só depois

82

Paul Lauter, *The Heath Anthology of American Literature*, vol. 2, Boston, Houghton Mifflin, 2002, p. 1874.
 Geoffrev Mitchell, *idem*, p. 83.

de instruído por Tomás de Oliveira, João Xilim ganhará essa consciência. Assim, o Autor destaca o papel do intelectual, que é também o seu, no esclarecimento das classes marginalizadas e ao mesmo tempo, como já foi anteriormente referido, dar-lhes voz.

### 2. Estereótipos discursivos de sentido realista

Portagem pode ser tomado como pioneiro no contexto das narrativas africanas, em geral. Por via de regra, as narrativas africanas genuínas são modeladas pela matriz do conto e tendem para intrigas de fios de acção mais simples, menos urdidos, menos enredadas. No entanto, este romance é caracterizado por uma grande densidade factual de forte influência das narrativas europeias, mas com recurso a determinadas estratégias formais no âmbito da estética realista e neo-realista<sup>125</sup>, por vezes com a utilização de técnicas cinematográficas, como no romance americano.

Logo no início da obra, é criado um efeito de retrospectiva. Numa analepse, a velha Alima antecipa a história de João Xilim, com o propósito de elucidar e preparar o leitor para a grande questão que vai determinar o desenrolar da intriga — a personagem é mulata, fruto de uma relação proibida naquele contexto, entre o patrão branco e a negra. Pela voz de Alima, o narrador resume parte da história de João Xilim. Mas, é também através da avó Alima que o narrador se vai socorrer para introduzir a ordem documental, produzindo um efeito de aparente afastamento do narrador, ao deixar esta personagem evocar a figura do escravo Mafanissane, o passado de escravatura dos negros e o momento da sua libertação.

<sup>125</sup> Petar Petrov, *idem*, ibidem.

-

Devemos notar que é recorrente a utilização desta técnica, na estruturação diegética dos capítulos. Sempre que é apresentada uma nova personagem determinante para a história, há um recuo no tempo para referir o percurso existencial das personagens. Acontece assim com o próprio João Xilim ao evocar o seu passado como embarcado, com a história do patrão Campos desde a Metrópole até ao seu estabelecimento no Marandal, com o passado do Sr. Esteves.

Por outro lado, ao longo da diegese, em determinados momentos, o narrador rememora constantemente as contrariedades da vida da personagem, resumindo a sua história, às quais vai adicionando as vividas entretanto, como se de um ponto da situação ou de um leitmotiv se tratasse. Isso acontece com o intuito de não deixar esquecer que o protagonista é vítima de uma sociedade injusta, implacável, e que a sua natureza é boa, apesar de por vezes querer ser mau e vingativo e não conseguir.

O texto apresenta momentos em que temos clara consciência de que é o narrador que fala pela voz das personagens. São os momentos em que transparece um discurso ideológico empenhado, comprometido, conotado com a doutrina marxista, nos quais se faz a denúncia de injustiças ou a apologia de ideais de fraternidade ou mesmo do nascimento de um Homem Novo. Acontece quando Xilim tenta dar uma interpretação à vida dos marinheiros do Marandal, à luz de uma linguagem nova que aprendeu nas viagens como embarcado, ou quando se indigna com a angariação de trabalhadores ilegais para o Kaniamato.

É o narrador que discursa pela voz de Xilim contra a exploração da prostituição e do corpo da mulher ou da exploração do trabalho dos negros na carta enviada ao amigo, no Kaniamato. Encontra trabalho para o protagonista em tipografias e põe Tomás de Oliveira a ler-lhe livros e a ensiná-lo uma nova mensagem. Elogia Tomás e os homens

bons de todo o mundo e fala por Abel Matias sobre a chegada da hora de os negros e os mulatos mandarem na sua terra.

Em *Portagem*, encontramos na ordem do discurso, não só estratégias formais de âmbito realista, mas também alguns estereótipos ideológicos, que configuram, no texto, um sentido realista. O Autor faz a apologia do mestiço, apresentando-o como sendo bom e que tem de se tornar negro porque a sociedade, a colonial, é injusta. Não tem lugar, não tem condições, não sabe lidar com os estratagemas que lhe permitem funcionar no espaço dominado pelos brancos. O protagonista é um mestiço que quer ser vingativo, mas não consegue, nunca consegue levar por diante os planos de vingança que arquitecta.

Inicialmente, apresentado como alienado, o protagonista recusa a sua condição de mulato. A primeira grande sequência conduz João Xilim a uma predicação de negro, por opção ideológica. Da recusa da condição de mestiço, e da fuga para esquecer e aprender os dramas da filiação, os males da emigração, ao regresso por apelo da terra matricial e ao subsequente envolvimento amoroso com Maria Helena, que o faz partir rumo ao momento em que uma série de condicionalismos o levam a esfaquear a mulher e o conduzem à prisão na Fortaleza. Do regresso à acomodação à afronta, à reacção à afronta, ao julgamento, à punição, à prisão: lugar-tempo de iniciação no saber conforme.

É aqui que se torna consciente, a partir dos ensinamentos de Tomás de Oliveira, e que faz a opção, de uma forma clara, pelos negros. Já mulato-negro consciente, é levado a agir em favor dos outros. Ora ajuda, ora recebe ajudas.

O narrador prepara o protagonista para o grande momento, ponto alto no romance, que é a sua prisão e os encontros aí tidos, no capítulo doze, e marca o início de uma fase

da sua vida, já numa condição de desalienado, depois de já ter pago a "portagem" – a opção pelos negros.

Inicia-se, assim, no capítulo catorze, a mudança no rumo da narrativa. O capítulo anterior, o capítulo onze, que decorre em tribunal, corresponde ao fim da imaturidade da personagem, e ao mesmo tempo ao final da sua frustração. É o esperado momento da punição, aguardada com resignação. Mas esta punição vai mostrar-se benéfica para o crescimento interior da personagem, pois tem como consequências o encontro com duas personagens determinantes para o novo percurso de João Xilim e o assumir que é negro. A fase anterior da vida da personagem serviu de preparação para a qualificação, que ocorre no capítulo treze, como se de um destino se tratasse, estabelecido por um desígnio superior.

A propósito do capítulo onze, convém recordar, o que já referimos anteriormente, a publicação deste no jornal *Itinerário*, em 1941<sup>126</sup>. Este facto vem corroborar a importância que lhe atribuímos, pois demonstra que foi aquele que o Autor considerou mais significativo revelar, ou mesmo, possivelmente, o ponto de partida para a escrita deste romance. Apesar de conter diferenças na intriga e na sua composição, podemos facilmente reconhecê-lo. As personagens têm um nome diferente, o crime e a sentença do tribunal são também diferentes. Aqui o protagonista é Rafael Maulan, que mata a sua mulher, Angelina. Os seus amigos, aqui João Pintor e Zé Marcelino, assistem ao julgamento que sentencia Rafael a vinte e oito anos de degredo em Luanda.

A partir da comparação deste texto com o capítulo inserido em *Portagem*, podemos constatar que o Autor procedeu a um esforço de melhoramento na composição do enredo, o labor do escritor persistente e cuidadoso que Orlando Mendes defende ser a

\_

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Este texto encontra-se em anexo.

exigência da escrita de ficção <sup>127</sup>, alterando não só o crime como a sentença, de modo a poder colocar o protagonista em confronto com uma tomada de posição, que vai ser o fio condutor da intriga – a opção pelos negros – e a contactar com personagens que o vão auxiliar nessa tomada de consciência.

A estratégia de composição do capítulo também é alterada, no início deste texto, num breve resumo de duas linhas, a sentença do juiz é antecipada, passando em seguida à cena no tribunal. O julgamento aqui durou muitos dias, ao passo que no romance durou apenas um dia. A eloquência do advogado de defesa e do Delegado do Ministério Público é mais comedida neste texto, tornando o capítulo menor.

No final, depois de se despedirem do protagonista, os amigos vão à Casa do Caju, e caminhando comentam a triste sorte de João Xilim, a utilização do corpo das mulheres negras pelos brancos e os negócios da prostituição, o que fez aumentar em dois parágrafos o final do romance comparativamente ao texto publicado no jornal, que termina com a partida do navio. No respeitante ao registo de língua utilizada pelas personagens negras e mulatas, verificamos que é mais coloquial, ou seja, moçambicanizada. A personagem Zé Marcelino deste texto diz: "Eu vai falar com S'nhô Douto, João."<sup>128</sup>, enquanto que a personagem Marcelino do romance diz: "Eu vou falar com senhô Doutô Ramires, Rafael." (*P.*, p. 63).

Como já foi referido anteriormente, há, no entanto, nesta narrativa uma forte densidade factual que se pode radicar na influência das narrativas europeias. Notemos que a preparação do processo de adultério de Luísa e Esteves, mediado por D. Maria e

128 Orlando Mendes, "Um Capítulo do Romance «A Casa do Caju», in *Itinerário*, nº11, Lourenço Marques, 2-2-1941, p. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Entrevista concedida pelo Autor a Eugénio Lisboa, publicada no jornal *A Voz de Moçambique*, nº 106, de 8-12-1963, p. 6. Encontra-se em anexo.

Justino, ocorre na ausência de João Xilim e é o ponto da narrativa onde se enlaçam os fios essenciais da intriga, que compõem um romanesco de grande densidade factual, com todas as peripécias subsequentes do apedrejamento e do incêndio na Casa do Caju, devidas à má consciência de Justino.

Na obra, encontramos uma série de conflitos relacionais que têm origem nas estruturas raciais e de classe estabelecidos pelo colonialismo. Este contexto de segregação e preconceito racial e social reporta-se a uma crítica implícita à falta de unidade do povo moçambicano, à falta de uma visão de si como comunidade nacional, que por isso mesmo não consegue combater as estruturas do colonialismo.

Há também uma denúncia acerca dos homens brancos que exploram o corpo das negras e mestiças, sem o assumirem. Cabe primeiramente à personagem Alima fazer essa denúncia. A exploração sexual das mulheres negras e mulatas é muitas vezes denunciada no texto. Por razões de ordem económico-social e também racial, estas mulheres estão mais vulneráveis a essa exploração.

Primeiramente, a prostituição materializa-se com a história do fogueiro Jaime e sua mãe, no prostíbulo da Casa do Caju, depois com Esteves, que prefere relacionar-se com negras e mulatas, mas que para casar escolhe uma branca, de acordo com as regras da moral estabelecida, ironicamente uma branca que se envolveu, contra as regras dos bons costumes, com um mulato. Vem depois a história do Coxo, que consegue desencaminhar as duas mulatas, Beatriz e Luísa.

A própria personagem João Xilim critica a facilidade com que as mulatas se deixam encantar pelos brancos, sendo esta também uma crítica à não aceitação daquelas da sua condição de mulatas, pretendendo ascender socialmente e racialmente, de acordo

com os princípios da sociedade colonialista e racista, que determinava que os brancos estariam no topo da hierarquia social.

Resulta do texto a ideia de que há uma competição em relação ao afecto das mulheres negras e mulatas, por brancos, negros e mulatos, sendo que essa é ganha sempre pelos brancos. Até um homem, que já não é novo e que tem um defeito físico, o Coxo, consegue vencer a competição com um mulato.

Essencialmente, visualizamos uma crítica à moral social de índole religiosa, que vive das aparências. Perdoa, aos homens brancos o relacionamento com mulheres negras, desde que de forma oculta, mas não perdoa o contrário. Uma mulher branca está interditada socialmente a envolver-se afectivamente com mulatos ou negros. O episódio do diálogo entre as senhoras da Cruzada Feminina de Socorros Morais e Sociais e Maria Helena traduz esse apontamento.

O narrador deixa transparecer a sua voz, quando, ironizando sobre a hipocrisia desta sociedade, descreve o leito onde Luísa vai trair o marido, por instigação de sua mãe, motivada por compensações financeiras:

Numa estampa colada à parede, Nossa Senhora ajoelha e os braços compridos estendem as mãos para a cruz, como um Nazareno desbotado e já irreconhecível no seu martírio. Mas será a imagem suficiente para a devoção das duas mulheres nas suas horas de angústia. (*P.*, p. 50)

Através da personagem Sofia Mais Velha, o narrador aponta o dedo acusador ao proxenetismo, em especial aquele relacionado com a exploração de meninas negras adolescentes, a pedido de senhores brancos ricos. Mas também vira a sua crítica para Justino e D. Maria, mãe de Luísa, que também praticam uma actividade semelhante.

A mesma moral social determina que um homem branco não pode assumir a paternidade de uma criança, fruto de um relacionamento com uma negra. Esta atitude é reprovada pelo Autor que faz a apologia da mestiçagem e das relações inter-raciais. Patrão Campos, para esconder o seu delito, casa Kati com Uhulamo, dando um pai ao seu filho. Apesar de gostar da negra, é com uma branca que manda vir da Metrópole que casa, embora mantendo sempre o seu relacionamento com a negra.

Das personagens secundárias brancas, sobressaem aquelas que encarnam o papel de homens ricos que exploram as riquezas de África. O António Santos, sócio de patrão Campos, explora as minas e representa o capital nessa sociedade. O Sr. Rodrigues que instiga Esteves a dedicar-se à actividade de contrabando, pagando-lhe cada vez menos, portanto explorando-o. O Sr. Francisco Nunes, dono de várias gamboas, detentor do negócio da compra exclusiva de peixe aos pescadores, explorando-os através do seu capataz, o Coxo.

Mas há também brancos bons. Esses materializam-se na personagem Tomás de Oliveira, um homem bom e justo porque conhecedor de uma mensagem de fraternidade. É aquele que dá sentido à caminhada de João Xilim, na aquisição de conhecimentos que visam o nascimento de uma sociedade nova. O que é indicador da apologia não só do conhecimento, mas também da cultura e alfabetização dos socialmente desfavorecidos. Também o Dr. Ramires, o advogado que defende o protagonista em tribunal, é um advogado descrito com nobreza de carácter, preterindo casos em que pode ganhar bastante dinheiro para defender os pobres.

Os amigos, os negros, o fogueiro Jaime, Rafael, Marcelino, Mamane Angelina, o mulato Juza são aqueles que permanecem fiéis a João Xilim em todas as circunstâncias, fazendo ressalvar o valor da amizade. Pertencem todos ao mesmo estatuto

socioeconómico que o protagonista, o que aponta para uma solidariedade entre classes. Exclui-se o mulato engajador, que apesar de se enquadrar neste estatuto, apresenta-se como explorador dos negros, seus iguais na hierarquia social.

O negro Isidro, aquele que desconfiou da lealdade do protagonista à causa dos negros e, portanto, dos mais desfavorecidos, mostrou-se capaz de um acto de abnegação, assumindo as culpas pela morte do chaveiro e salvando o protagonista de prisão perpétua.

Abel Matias preconiza o engajamento na luta contra o colonialismo. O seu aparecimento na obra verifica-se a propósito da procura de seguidores para esta causa. No entanto, o Autor deixa transparecer a ignorância do povo, que não reconhece o seu discurso, nem se reconhece na causa, o que poderá apontar para a necessidade de maior esclarecimento do povo.

Num texto marcado pela verosimilhança, no episódio da sessão de homenagem a João Xilim, apercebemo-nos que esta foi realizada pelo Grupo Unido dos Negros, podendo esta organização ser associada ao Centro Associativo dos Negros. Nessa mesma sessão, há um repórter de um jornal intitulado *Mensageiro Africano*, que os amigos do protagonista esperam que reponha a verdade do que foi por outros jornais noticiado, que foi João Xilim o salvador de Maria Helena e da filha e não Esteves. Estabelece-se uma relação deste jornal com *O Brado Africano*, o jornal destinado à instrução e informação dos negros.

Ainda nesse capítulo, João Xilim presta atenção na letra de um fado cantado por uma mulata, na qual é exposta a condenação social que as mulheres estão sujeitas quando procuram afectos, o que leva o protagonista a pensar pela primeira vez no sofrimento das mulheres: "É alcunhada de louca / a mulher que o amor procura / Beija o

homem tanta boca / Beija o homem tanta boca / E o mundo nada murmura ...". (P., p. 107). Tal como muitos homens, João Xilim nunca tinha pensado nisso, mas neste momento já se encontra capaz de o fazer.

A descendência de João Xilim sobrevivente, Zidrito, diminutivo carinhoso de Isidro, nome europeu, atribuído em homenagem a um negro corajoso, que reforça o compromisso entre os dois mundos no futuro. Zidrito é o legado para o futuro de João Xilim e da sua herança cultural, de matriz africana e também europeia.

Nesta obra, encontramos também a apresentação da língua portuguesa como os negros e mestiços em Moçambique a falam, que é visível, nas cartas de João Xilim dirigidas ao amigo e à mulher, nos diálogos entre as personagens negras e mestiças, mais evidente ainda no discurso de Alima. Esta verifica-se por oposição a uma língua de elite, um português correcto, falado pelas personagens brancas e usado pelo próprio narrador. Ocorre então uma moçambicanização da língua portuguesa ao mesmo tempo que se dá uma moçambicanização do romance realista.

Todos estes estereótipos de sentido realista concorrem para um sentido último do texto – a apologia da mestiçagem e de um futuro diferente, de acordo com os princípios da solidariedade e da fraternidade entre os homens, indiferentemente à cor da pele. As várias personagens e as suas significações compõem uma galeria que espelha uma determinada sociedade, a sociedade colonial, num dado momento, mas que aponta para alterações futuras. Nas várias vertentes, perpassa um optimismo em relação a um futuro, aberto a todas as possibilidades, fundamentalmente para João Xilim, que percebeu que ser mestiço não é reprovável, é um compromisso entre as duas raças, representa o futuro, quando se eliminarem as barreiras raciais e o colonialismo responsável pelas

mesmas. A morte do pai, o elemento branco que lhe deu origem, poderá representar a morte do colonialismo, que concretizou muitas mestiçagens.

### 3. Pressupostos ideológicos / romance de tese

Os pressupostos ideológicos veiculados neste texto configuram um determinado propósito do autor, a demonstração e defesa de uma afirmação nuclear. Esta é a asserção que nos permite afirmar que estamos perante um romance de tese.

A partir do conhecimento que temos sobre as leituras feitas pelo Autor e as influências recebidas, detectadas nos textos que publicou em vários periódicos, quer do Neo-Realismo português, quer do romance americano das décadas de 1920 e 1930, adaptadas ao contexto moçambicano, como já observámos, bem como a constatação do profundo conhecimento do Autor da sociedade moçambicana da época colonial, acreditamos que Orlando Mendes alicerçou nessas influências os fundamentos para a elaboração de um romance de tese, inovador no seu quadro de referências.

O Autor esboça um projecto, iniciado em 1941, como vimos, que pretende fazer a síntese da tradição africana e da ideologia marxista em favor da mestiçagem cultural, que é ao mesmo tempo um projecto para o futuro de um país independente, de Moçambique independente, e de uma narrativa moçambicana, residindo nesse mesmo ponto a chave para o sentido proposto neste romance de tese.

Por um lado, de um ponto de vista ideológico, o Autor assume-se culturalmente responsável, abarcando nessa responsabilidade o dever de intervir na sociedade em que

se insere e procurando envolver o leitor nessa intervenção <sup>129</sup>. Por outro lado, recria uma realidade, que é em si mesma uma proposta dialogante com a História, e representa uma possibilidade de activação de uma dinâmica inter-textual de incidência ideológico-social. Essa proposta consiste num apelo a uma revolução, desde a consciencialização de uma causa, à abolição do colonialismo e à consequente abolição da discriminação e marginalização social e racial, que é também um apelo à unidade nacional e à luta colectiva. A problematização da realidade social do país através da vivência individual da personagem, coincide no final com a dimensão colectiva, com a luta colectiva.

Em *Portagem*, tudo se concentra numa dimensão individual/individualizante mas que no fim se transforma numa dimensão colectiva, transportada para fora do romance como proposta para o futuro de Moçambique. Há um projecto individual, polarizado pela opção de João Xilim de ser negro, que é portanto uma escolha individual e um processo de afirmação identitária, mas que a consciencialização e o crescimento da personagem tornam num projecto colectivo, que pode ser lido como um projecto futuro para os moçambicanos.

O desejo de abolir o colonialismo e de restaurar os valores ancestrais da África tradicional unidos aos valores humanistas de influência marxista, é o ponto fulcral desta nova proposta. A síntese dos conceitos de comunidade da África tradicional e do colectivo de influência marxista é o ponto de chegada no final do romance e o de partida para a construção de um novo modelo de sociedade, na qual o primado do indivíduo não tem expressão. Nesta narrativa, a solução só se encontra no fim, só no final se vislumbra esta síntese que resulta na luta do colectivo. É posta em evidência

\_

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Carlos Reis, idem, p. 43.

primeiramente uma permanente busca pelo conhecimento da identidade, que depois de assumida culmina no nascimento de um projecto colectivo.

Neste percurso, há um optimismo em relação ao futuro que perpassa a história de João Xilim, que passa a ser, no final, uma história colectiva do povo moçambicano. Este optimismo encontra-se directamente relacionado com o optimismo marxista respeitante ao futuro e à construção de uma sociedade desalienada, mas também ao optimismo da África ancestral, que é alicerçada no passado e nos valores da tradição. A síntese destes valores irá conduzir Moçambique e os moçambicanos a uma nova condição.

Esta síntese, que acreditamos ser a proposta do Autor, encontra-se veiculada no texto através da personagem João Xilim, produto do encontro de duas raças e culturas, que toma consciência da sua própria dualidade, embora optando pela causa dos negros, e assume o seu papel como condutor a uma nova ordem social e política. Alima, a velha guardiã dos valores ancestrais da África tradicional inaugura o romance, e um protagonista esclarecido, dentro da doutrina do Novo Humanismo, fruto de duas culturas e heranças genéticas, a europeia e a africana, encerra-o.

Por um lado, a África tradicional, optimista em relação ao passado, aos antepassados, está presente na memória de João Xilim, ao longo de toda a narrativa e de forma mais evidente no final, na saudade que sente da avó. Por outro, o conhecimento que lhe foi trazido por Tomás de Oliveira vai conduzi-lo a uma dimensão, na qual se projecta numa nova sociedade. A personagem é ela própria uma síntese de um passado ancestral, a tese, de um presente esclarecido, a antítese, que alcança um futuro marcado pelo passado, a síntese.

Mas é também como mulato a síntese de duas raças e de duas culturas, afinal aquele que pode fundar uma sociedade miscigenada, racial e culturalmente, herdeiro dos

valores da tradição negra, por um lado, e conhecedor de uma nova mensagem do mundo dos brancos, por outro lado.

Ao longo de toda a narrativa, apesar de todos os problemas vividos pelas personagens perpassa sempre, em última instância, uma mensagem de esperança, de optimismo quanto ao futuro. O trajecto biográfico do protagonista põe em evidência, contra o que se poderia esperar, este tom optimista. João Xilim nunca sofre consequências muito penalizadoras para os seus actos. Mesmo numa situação que se afigurava à primeira vista trágica, como o despejo do bairro de barracas ou quando Xilim corre o risco de ser sentenciado a pena perpétua por morte do chaveiro, há sempre conserto para a situação, mesmo que de uma forma inesperada.

Tudo não parece mais do que etapas na formação e consciencialização da personagem, e, em última instância do próprio leitor. Só no fim se vislumbra a solução para os problemas do protagonista, e do próprio país. A sua história é também a história colectiva do povo moçambicano.

Em nosso entender, a proposta de Orlando Mendes neste romance encontra-se fundada nestes dois pressupostos modeladores de uma nova sociedade, que o Autor antevê: um Moçambique do futuro, livre das amarras do colonialismo e dos consequentes constrangimentos sociais e raciais, mas sem esquecer os valores da África tradicional, dos antepassados. Toda a arquitectura do romance, bem como a urdidura da intriga servem apenas para a demonstração deste propósito. O protagonista da narrativa, como mulato, representa a junção de dois mundos que se podem conciliar, para dar origem a uma nova ordem na sociedade moçambicana.

João Xilim, através da ligação, de sangue e laços afectivos, que tem à sua avó e aos valores por ela defendidos, embora só reconheça a sua importância mais tarde, enceta

uma fuga que é ao mesmo tempo uma busca do conhecimento e de individualização. Partir, viver aventuras, conhecer outras realidades são uma forma de aquisição de conhecimento e de alargamento de horizontes, mas ao mesmo tempo de conhecimento de si próprio, que lhe permitirá assumir-se como mestiço. Conhece o fogueiro Jaime e o drama do seu passado, vê como outros brancos, negros e mulatos, bons e maus, vivem noutros lugares. Regressa conhecedor dos inconvenientes da imigração ilegal para as minas do Kaniamato, facto que pretende transmitir aos mineiros do Marandal. Vê a sua fuga para a cidade, que lhe estava como que destinada, antecipada, pela ocorrência da ligação amorosa com a sua irmã.

A chegada do protagonista à cidade é determinante para que o projecto Autorial se desenvolva. Foi necessário para isso a ocorrência de uma sucessão de acontecimentos que serviram apenas para desvendar o conflito interior da personagem, na sua busca de individualização. A cidade aparece como espaço privilegiado para as aprendizagens, para um conhecimento maior das injustiças sofridas pelos negros e mulatos, e ao nível da intriga, propiciador de uma rede social mais complexa, geradora de conflitos e do conflito maior que vai conduzir o protagonista ao momento clímax da história, a entrada na Fortaleza e o confronto com o negro Isidro, o momento do "pagamento da portagem".

Na cidade, ou no subúrbio da cidade, as dificuldades dos oprimidos, que são neste caso, os negros e mulatos, os que se encontram no escalão mais baixo da pirâmide social, numa sociedade marcada pelo colonialismo e pelas injustiças, são mais visíveis. Essas dificuldades vão desde o desemprego, ao trabalho precário, à dificuldade de encontrar um novo emprego, às difíceis condições de habitação nos bairros de barracas nos subúrbios. Até que o casamento providencia o argumento necessário à ocorrência de

um crime e à condenação protagonista. A necessidade de emprego leva-o a partir para Kaniamato, sabendo o que o esperava. Na sua ausência, a mulher trai-o com Esteves. No seu regresso, a provocação da mulher condu-lo ao esfaqueamento desta. Desta acção resulta a condenação em tribunal a uma pena de prisão na Fortaleza.

A sucessão em catadupa destes acontecimentos e a sua fraca possibilidade de verosimilhança são afinal os vestígios de uma receita realista mal trabalhada<sup>130</sup>. Servindo apenas o propósito de evidenciar uma tese, esta receita é mal tratada, ou seja, ocorrem deficiências no desenvolvimento da intriga que a afastam do efeito de real, quer a nível da articulação entre os acontecimentos, quer no que se refere ao próprio tratamento dos acontecimentos e das personagens. Como refere Alberto Carvalho, na transposição do Neo-Realismo para África, processado por descontextualização, se não se tiver em conta a componente estética poderão criar-se soluções mecanicistas<sup>131</sup>.

A partir do momento em que o protagonista chega à Fortaleza, inicia-se uma nova fase na sua vida e na condução da intriga no romance, em que aquele assume definitivamente um compromisso com a causa dos negros/colonizados, que representa ao mesmo tempo o compromisso do Autor em defesa da causa dos negros, o apelo ao envolvimento do homem moçambicano na causa colectiva dos negros e à apologia da mestiçagem cultural necessária à fundação de uma outra sociedade, baseada na síntese resultante do diálogo entre o passado e o presente.

A Fortaleza constitui, na narrativa, um espaço propiciador a novos encontros e outras aprendizagens, essenciais na mecânica da demonstração desta tese autorial. O ofício que o protagonista aí vai desenvolver, aprendiz de tipógrafo, é por si próprio fonte de

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Alberto Carvalho, *idem*, p. 310.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> *Idem*, p. 305.

aquisição de novos conhecimentos, relacionado com a difusão dos ideais marxistas, e que foi, como sabemos, estabelecendo uma ligação com o mundo real, um sector profissional muito conotado com esses ideais.

Mas é a encontro com a personagem Tomás de Oliveira que vai permitir a apresentação de um nova mensagem, o Novo Humanismo, ao protagonista, determinante para as suas escolhas e acções futuras. Contudo, é também ao leitor que esta mensagem é implicitamente exposta. Devido à natureza repressiva do estado no momento histórico em que o Autor escreveu este romance, não houve a possibilidade de uma exposição explícita desta filosofia.

A desconfiança do negro Isidro em relação a João Xilim é afinal uma asserção comummente aceite. Os mestiços são alvo de desconfiança, por parte de negros e de brancos; nenhum destes grupos está certo da opção tomada pelo mestiço. No momento em que Isidro assume a culpa pela morte do chaveiro, a desconfiança ou mesmo a incerteza acerca do carácter do protagonista dissipa-se, para as outras personagens e para o próprio leitor. O assumir desta culpa representa a libertação de João Xilim de uma possível sentença de prisão perpétua e também de uma libertação conducente ao trilhar de um caminho de grandeza que o aguarda.

Depois deste episódio marcante da narrativa, a personagem revela outras qualidades através de uma série de situações em que quase se pode dizer que é posto à prova. Revela-se voluntarista e cooperante mesmo com aquele que foi agente na traição de Luísa. O sentido de ajuda e de dever para com o seu semelhante levam-no a protagonizar um acto heróico, que vai ser reconhecido pela sua comunidade e pela própria imprensa favorável aos negros. Este é o reconhecimento e a confirmação da sua

nova opção e o dissipar definitivo de qualquer dúvida. A sua prova foi superada; João Xilim pagou de facto a "portagem" para chegar a um novo caminho.

Novamente confrontado com uma série de situações difíceis, a personagem assume o papel de líder e defensor dos negros contra as malhas apertadas da prepotência colonialista, do branco, na expulsão do bairro do caniço devida ao aumento da cidade de asfalto que hostiliza e empurra a população negra para fora dos limites da cidade "branca", na luta contra a concorrência desleal e exploração dos pescadores por parte do Coxo e do dono das gamboas grandes, representantes de uma economia exploradora dos recursos naturais africanos e que descura a situação dos pescadores negros.

A morte dos amigos vai propiciar um novo período de incerteza quanto à capacidade de agir de João Xilim. Mas esta incapacidade de agir é devida à situação económica débil em que aquele se encontra. A dificuldade de obtenção de dinheiro e a desadequação de equipamentos, são responsáveis pela falta de acção do protagonista, na luta contra a agressividade da concorrência

O romance de amor de carácter quase folhetinesco, vai fazer João Xilim agir, mas a título individual, não abarcando o colectivo. Isto funciona como uma espécie de retrocesso no caminho já começado a trilhar. O amor "à europeu", é causador da sua desgraça e do esquecimento da causa colectiva. Há um abrandamento no seu processo de crescimento e de afirmação identitária, mas que acaba por resultar na assunção e aceitação final da sua condição e papel de mestiço.

As traições das mulatas Beatriz e Luísa a Juza e João Xilim, respectivamente, acabam por resultar primeiramente em momentos de aparente fatalidade, à maneira europeia, mas que para João Xilim não passam de etapas de crescimento, que rapidamente são superadas. Como homem mocambicano, é capaz de perdoar e aceitar

um padrão relacional diferente da concepção de relação amorosa europeia. Esta aceitação vai conduzi-lo ao derradeiro momento de afirmação do seu papel na sociedade moçambicana e de reconciliação com o seu destino.

Este percurso de fugas, partidas e regressos, de formação ideológica do protagonista, é também um percurso de formação ideológica do leitor, que o Autor, consciente do seu papel no esclarecimento e na instrução dos moçambicanos, vê como uma oportunidade para divulgar uma mensagem e apresentar um projecto de um modelo de sociedade, denunciando as injustiças do colonialismo e apelando para a união dos moçambicanos em torno de uma causa.

Todas estas fugas têm como fim a aquisição de conhecimentos, a formação de um homem social, a formação dos leitores moçambicanos. Todas as peripécias vividas por João Xilim mais não são do que etapas no crescimento de uma personagem, que tem uma missão a cumprir – dar a conhecer um projecto. Os seus relacionamentos com as mulheres serviram para desencadear mecanismos de fuga ou partida para uma nova etapa deste processo de crescimento. Esta gradual aquisição de conhecimento verificouse com o intuito de deixar explicita a mensagem destinada pelo Autor ao leitores, evidenciando cuidadosamente o seu posicionamento ideológico, através da urdidura criteriosa dos fios da intriga, os passos necessários para se formar o homem moçambicano, consciente e capaz de se engajar na causa dos moçambicanos, à luz de um Novo Humanismo.

Ao pretender moçambicanizar este mestiço, fazendo a sua apologia e a de uma nova sociedade, o Autor pretende também "moçambicanizar" o romance, dando-lhe um cunho diferente, afinal é produto de um sociedade diferente, porque colonial, e, por isso, marcada pela diferença da cor da pele, e ainda "moçambicanizar" o leitor, instigando-o

a comprometer-se com esta causa. A personagem é representativa do grupo dos explorados e marginalizados, porque colonizados, tal como todos os outros moçambicanos negros e mulatos. Todos são vítimas de um sistema repressivo que favorece conflitos inter e intra-raciais, condicionadores dos seus percursos existenciais.

A formação e consciencialização do indivíduo acerca da natureza do colonialismo são, em última instância, o objectivo maior do Autor com este seu projecto, juntamente com a proposta de uma nova ordem numa nova sociedade, num Moçambique independente. Comprometido com a causa, como deixa antever pela voz da personagem Abel Matias, o escritor afirma que "é preciso os negros e os mulatos mandarem na sua terra." (*P.* p. 123). Mas para que isso seja possível é necessário esclarecê-los primeiro, para não acontecer aquilo que o próprio autor quis mostrar com a situação vivida pela personagem Abel Matias. A maior parte dos moçambicanos era, naquela época, incapaz de reconhecer e acolher os propósitos de Abel Matias, que são afinal os mesmos do Autor, devido à sua fraca instrução e ignorância.

Cabe então ao escritor Orlando Mendes o papel de esclarecer o moçambicano e contribuir para a sua adesão a esta causa, mostrando ser possível através de uma voz em nome do colectivo mudar o curso dos acontecimentos.

Portagem, encerra assim objectivos temáticos e ideológicos, na medida em que propõe uma mensagem, com um conteúdo programático — o nascimento do novo homem, mestiço, racial ou culturalmente, capaz de lutar à luz de uma nova ideologia — o Novo Humanismo — por um Moçambique novo, independente, livre das amarras e injustiças do colonialismo. Mas aponta também para uma estética — o Realismo — que é congruente com a mensagem a transmitir, influenciado pelo Neo-Realismo português. Esta estética remete, devido ao conceito de verosimilhança, fundamentalmente para

questões ideológicas, localizadas num tempo e num espaço próximos da realidade histórica. O Realismo foi adaptado ao contexto moçambicano, dentro de uma nova categoria formal naquele espaço – o romance moçambicano.

Embora nem sempre bem concebida, a urdidura da intriga, como parte de um romance de tese, privilegiou a questão ideológica, relegando para segundo plano a questão estética. Isto favoreceu a criação de soluções mecanicistas como forma de demonstrar uma tese. Os acontecimentos são muitas vezes abruptamente colocados no percurso do protagonista, sentindo-se a sua pouca fiabilidade e possibilidade de verificação num mundo real.

No entanto, há que considerar a necessidade de apresentação de um projecto ficcional propiciador de reflexão e problematização sobre o relacionamento e a situação de negros, mestiços e brancos numa sociedade colonial, deixando pouco espaço para preocupações de ordem estética.

Sabemos que o Autor na sua juventude esteve muito próximo dos ideais esteticistas veiculados pela revista "Presença", situação da qual acabou por evoluir para um enquadramento de um compromisso entre uma literatura esteticista e uma literatura engajada, como defendeu nos seus textos publicados nos dois primeiros números do periódico "Itinerário". Mas em *Portagem*, optou claramente pelo conteúdo ideológico, por uma literatura comprometida com uma causa, devido a uma necessidade óbvia de um outro tempo histórico, menos propício a preocupações estéticas e mais receptivo a questões de natureza político-ideológica. A sociedade moçambicana da altura assim o exigiu.

O escritor, ele próprio homem empenhado e consciente da marginalização sofrida pelos negros e mulatos numa sociedade colonial, verificou a urgência da formação de

consciências e da apresentação de uma tese que incitasse à alteração da ordem das coisas, acabando por dar o seu contributo para a edificação do romance moçambicano, claramente de temática moçambicana.

A opção de João Xilim coincide com a opção do próprio Autor, ambos tomam partido pelos negros, ambos protestam contra os abusos do colonialismo e ambos escolhem ser moçambicanos. Ambos têm como missão a formação de consciências e o empréstimo, como o próprio Autor de si afirmou, da sua voz a quem não a pode ter.

## CONCLUSÃO

Com o modelo de abordagem que fizemos do romance *Portagem*, procurámos salientar, primeiramente, as implicações do percurso biográfico do escritor na sua obra, desde a publicação dos seus primeiros poemas em periódicos das décadas de trinta e quarenta do século XX, passando pela publicação de textos críticos no jornal *Itinerário*, sublinhando o seu pioneirismo e a sua importância no panorama literário moçambicano, como poeta e crítico antes de ser romancista.

Não deixámos, contudo, de mostrar que o início do seu projecto narrativo ocorreu em 1941, com a publicação de um capítulo no jornal referido, e não posteriormente, como tem sido afirmado. Para poder evidenciar estas questões, procedemos à uma breve abordagem historiográfica, com vista à demonstração das condições históricas favoráveis à emergência de uma literatura nacional. Em seguida, realizámos uma contextualização do aparecimento da prosa, e do romance, em particular, no panorama cultural e literário moçambicano.

No respeitante à arquitectura romanesca, ordenámos sequencial e logicamente as acções do protagonista do texto, João Xilim, de modo a poder evidenciar as suas motivações, como mestiço, para o seu percurso de afirmação de identidade, consciencialização da sua realidade e papel atribuído pelo narrador. Estudámos a organização diegética do espaço-tempo, na qual se movimenta a personagem principal e se desenrolam as acções do mestiço. Salientámos a existência de valores em circulação no tempo, que vão enformar a tese que o Autor pretende transmitir.

Em seguida, procedemos à análise do ponto de vista narrativo, o lugar onde se encontra um narrador progressista, que detém implicações ideológicas. Verificámos que

no texto se encontram estereótipos discursivos de sentido realista, na senda das correntes literárias em voga na Europa e América, o Neo-realismo, em Portugal, no romance nordestino no Brasil, e em especial do romance social norte-americano, com a influência da leitura de *As Vinhas da Ira*, de John Steinbeck, nomeadamente na adaptação de uma perspectiva cinematográfica e de um afastamento do narrador, na descrição de momentos tendencialmente trágicos.

Por fim, analisámos os pressupostos ideológicos que configuram um romance de tese, consubstanciada no papel do mestiço e da mestiçagem, na construção de um futuro diferente, marcado pelos valores ancestrais da África tradicional, na qual sobressai um optimismo em relação ao passado e ao culto dos antepassados, e pela filosofia do Novo Humanismo, determinado por um optimismo em relação ao futuro. Verificámos que o projecto Autorial implicou um percurso de busca e afirmação de identidade e de consciencialização ideológica do protagonista, mas também significou uma consciencialização ideológica do homem/leitor moçambicano.

## **Bibliografia**

## I. Activa

## A. Corpus

Mendes, Orlando, Portagem, Lisboa, Edições 70, 1981.

## **B.** Complementar

Steinbeck, John, As Vinhas da Ira, Carnaxide, Livros do Brasil, 2007

## II. Passiva

## A. História, Sociologia, Etnografia, Cultura

Alexandre, Valentim, *O Império Africano*. *Séculos XIX e XX*, Lisboa, Instituto de História Contemporânea – Universidade Nova de Lisboa, Edições Colibri, 2000.

Bethencourt, Francisco e Kirti Chaudhuri (Org.), *História da Expansão Portuguesa*, vol. 5, s.l., Círculo de Leitores, 1999.

Boléo, Oliveira, *Monografia de Moçambique*, Lisboa, Agência – Geral do Ultramar, 1971.

Cardoso, Pedro, *Atlas da Lusofonia – Moçambique*, Lisboa, Instituto Português da Conjuntura Estratégica e Editora Prefácio, 2005.

Castelo, Cláudia, *Passagens para África: O Povoamento de Angola e Moçambique com Naturais da Metrópole (1920-1974)*, Porto, Edições Afrontamento, 2007.

Castelo, Cláudia, «O Modo Português de estar no Mundo». O luso-tropicalismo e a ideologia colonial portuguesa (1933-1961), Porto, Edições Afrontamento, 1999.

Enders, Armelle, *História da África Lusófona*, Mem Martins, Editorial Inquérito, 1997.

Ferreira, Eduardo de Sousa, O Fim de uma Era: O Colonialismo Português em África, Lisboa, Sá da Costa, 1977.

Ferrão, J. E. Mendes, *O Cajueiro*, Lisboa, Instituto de Investigação Científica e Tropical, 1995.

Gonçalves, A. Custódio, *Questões de Antropologia Social e Cultural*, Porto, Edições Afrontamento, 1997, (2ª ed.).

Lobato, Alexandre, Sobre "cultura moçambicana" – reposição de um problema e resposta a um crítico, Lisboa, 1952.

Lobato, Alexandre, *Quatro Estudos e uma evocação para a história de Lourenço Marques*, Lisboa, Junta de Investigações do Ultramar, 1961.

Madureira, Arnaldo, *A Colonização Portuguesa em África (1890-1910)*, Lisboa, Livros Horizonte, 1988.

Matos, Patrícia Ferraz, As Cores do Império. Representações Raciais no Império Colonial Português, Lisboa, Imprensa de Ciências Sociais, 2006.

Newitt, Malyn Dudley Dunn, *História de Moçambique*, Mem Martins, Europa-América, 1997.

Novais, Fernando, *Estrutura Dinâmica do Sistema Colonial*, Lisboa, Livros Horizonte, s.d., (2ª ed.).

Paulme, Denise, As Civilizações Africanas, Mem Martins, Europa-América, s.d., (2ª ed.)

Pélissier, René, *História de Moçambique: formação e oposição 1854-1918*, Lisboa, Editorial Estampa, 1994.

Richard, Michel, As grandes correntes do pensamento contemporâneo, Lisboa, Moraes Editores, 1978.

Rocha, Ilídio, *A Imprensa de Moçambique. História e Catálogo (1854-1975)*, Lisboa, Livros do Brasil, 2000.

Smith, Anthony D., A Identidade Nacional, Lisboa, Gradiva, 1997.

Sousa, Pedro Miguel, O Colonialismo de Salazar, s.l., Via Occidentalis Editora, 2008.

Venâncio, José Carlos, O Facto Africano – Elementos para uma Sociologia de África, Lisboa, Vega, 2000.

Venâncio, José Carlos, *A Dominação Colonial: Protagonismos e Heranças*, Lisboa, Editorial Estampa, 2005.

## B. Historiografia Literária, Linguística, Teoria Literária, Ensaísmo, Crítica

Adam, Jean-Michel e Françoise Revaz, A Análise da Narrativa, Lisboa, Gradiva, 1997.

Albuquerque, Orlando de e José Ferraz Motta, *História da Literatura em Moçambique*, Braga, Edições APPACDM Distrital de Braga, 1998.

Barreiros, António José, *História da Literatura Portuguesa*, vol. II, s.l., Edição de Autor, 1998.

Barrento, João (Org.), Realismo Materialismo Utopia, Lisboa, Moraes Editores, 1978.

Barthes, Roland, «Introduction à l'analyse structurale des récits», in *Communications*, n° 8, Paris, Éditions du Seuil, 1966, pp. 1-27.

Barthes, Roland, «L'effet de reel», in *Communications*, n° 11, Paris, Éditions du Seuil, 1968, pp. 84-89.

Barthes, Roland, Elementos de Semiologia, Lisboa, Edições 70, s.d.

Benveniste, Emile, O Homem na Linguagem, Lisboa, Vega, 1992, (2ª ed.).

Bourneuf, Roland e Real Ouellet, O Universo do Romance, Coimbra, Almedina, 1976.

Buescu, Helena Carvalhão, Em Busca do Autor Perdido, Lisboa, Cosmos, 1998

Carvalho, Alberto, "Neo-Realismo em Cabo Verde e Angola: algumas afinidades e muitas diferenças", in *Encontro Neo-Realismo* (reflexões sobre um movimento, perspectivas para um museu), Vila Franca de Xira, Museu do Neo-Realismo/Câmara Municipal de Vila Franca de Xira, 1999, pp. 303-310.

Carvalho, Alberto, «Colóquio sobre Literaturas Africanas de Língua Portuguesa», in *África*, Ano III, nº 11, Lisboa, África Editora Limitada, 1981, pp. 89-98.

Carvalho, Alberto, «A propósito de uma Historiografia Literária Angolana», in *Vértice*, nº 55, Lisboa, Caminho, 1993, pp. 9-18.

César, Amândio, *Parágrafos de Literatura Ultramarina*, Lisboa, Sociedade de Expansão Cultural, 1967.

César, Amândio, *Elementos para uma Bibliografia da Literatura e Cultura Portuguesa*, Lisboa, Agência Geral do Ultramar, 1968.

César, Amândio, *Novos Parágrafos de Literatura Ultramarina*, Lisboa, Sociedade de Expansão Cultural, 1971.

César, Amândio, *Literatura Ultramarina: Os Prosadores*, Lisboa, Sociedade de Geografia de Lisboa, 1972.

Chabal, Patrick, Vozes Moçambicanas, literatura e nacionalidade, Lisboa, Vega, 1994.

Cristóvão, Fernando, Maria de Lourdes Ferraz e Alberto Carvalho, *Nacionalismo e Regionalismo nas Literaturas Lusófonas*, Lisboa, Cosmos, 1997.

Dias, Cármen Lydia de Sousa, «O instante implacável da consciência em *Portagem* de Orlando Mendes», in *África*, Ano VII, n° 12, Lisboa, África Editora Limitada, 1985/1986, pp. 66-78.

Eco, Umberto, *Leitura do Texto Literário*. *Lector in Fabula*, Lisboa, Editorial Presença, 1993, (2ª ed.).

Evaristo, Vítor, «Literaturas Africanas de Expressão Portuguesa: algumas achegas a pistas para o caso de Moçambique», in *África*, nº 10, Lisboa, África Editora Limitada, 1980, pp. 563-570.

Ferreira, Manuel, No Reino de Caliban III, Lisboa, Plátano Editora, 1997, (2ª ed.).

Ferreira, Manuel, O Discurso no Percurso Africano I, Lisboa, Plátano Editora, 1989.

Ferreira, Manuel, *Literaturas Africanas de Expressão Portuguesa*, Vol. II, Biblioteca Breve, Lisboa, Instituto de Cultura Portuguesa, 1977.

Ferreira, Manuel, *O Mancebo e Trovador Campos Oliveira*, Lisboa, Imprensa Nacional – Casa da Moeda, 1985.

Ferreira, Manuel, *Literaturas Africanas de Língua Portuguesa*, Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian, 1994, (2ª ed.).

Ferreira, Manuel, 50 Poetas Africanos, Lisboa, Plátano Editora, 1989.

Freudenthal, A., R. Magalhães, H. Pedro e C. Veiga Ferreira, *Antologias de Poesia da Casa dos Estudantes do Império (1951-1963) - Moçambique*, Vol. II, Edição Acei, 1994.

Genette, Gérard, Discurso da Narrativa, Lisboa, Vega, 1995, (3ª ed.).

Genette, Gérard, «Frontières du récit», in *Communications*, n° 8, Paris, Éditions du Seuil, 1966, pp. 152-162.

Genette, Gérard, «Vraisemblance et motivation», in *Communications*, n° 11, Paris, Éditions du Seuil, 1968, pp. 5-21.

Greimas, Algirdas Julien, *Sémantique Structurale*, Paris, Presses Universitaires de France, 2002, (3e ed.).

Hamilton, Russel, *Literatura africana, literatura necessária – II. Moçambique, Cabo Verde, Guiné Bissau, São Tomé e Príncipe*, Lisboa, Edições 70, 1984.

Hamon, Philippe, «Para um estudo semiológico da personagem», in Maria Alzira Seixo (Coord.), *Categorias da Narrativa*, Lisboa, Veja, s.d., pp.77-102.

High, Peter B., An Outline of American Literature, New York, Longman, 1991.

Laban, Michel, *Moçambique – encontro com escritores*, Vol. I, II e III, Porto, Fundação Engenheiro António de Almeida, 1998.

Lança, Carlos Alberto, «Da Viabilidade de uma Literatura Moçambicana», in *Paralelo* 20, Ano III, nº 9, Beira, 1960, pp. 21-25.

Laranjeira, Pires, De Letra em Riste: Identidade, autonomia e outras questões nas literaturas de Angola, Cabo Verde, Moçambique e S. Tomé e Príncipe, Porto, Edições Afrontamento, 1992.

Laranjeira, Pires, *Literaturas Africanas de Expressão Portuguesa*, Lisboa, Universidade Aberta, 1995.

Laranjeira, Pires, Ensaios Afro-Literários, Lisboa, Novo Imbondeiro, 2005, (2ª ed.).

Lauter, Paul (ed.), *The Heath Anthology of American Literature*, vol. 2, Boston, Houghton Mifflin, 2002, (4<sup>a</sup> Ed.).

Leite, Ana Mafalda, *Oralidades e Escritas nas Literaturas Africanas*, Lisboa, Edições Colibri, 1998.

Leite, Ana Mafalda, «Tópicos para uma História da Literatura Moçambicana», in *Moçambique. Das palavras escritas*, Porto, Edições Afrontamento, 2008, pp. 47-75.

Lisboa, Eugénio, *Crónica dos Anos da Peste*, Lisboa, Imprensa Nacional – Casa da Moeda, 1996.

Lisboa, Eugénio, *Poesia Portuguesa: do "Orpheu" ao Neo-Realismo*, Biblioteca Breve, Lisboa, Instituto de Cultura Portuguesa, 1986, (2ª ed.).

Lisboa, Eugénio, *O Segundo Modernismo em Portugal*, Biblioteca Breve, Lisboa, Instituto de Cultura Portuguesa, 1984, (2ª ed.).

Margarido, Alfredo, Estudos sobre as Literaturas das Nações Africanas de Língua Portuguesa, Lisboa, A Regra do Jogo, 1980.

Margarido, Alfredo, «A Sombra dos Moçambicanos na Casa dos Estudantes do Império», in *Latitudes*, nº 25, Paris, Instituto Camões/Centre National du Livre/Direcção Geral dos Assuntos Consulares e das Comunidades Portuguesas, 2005, pp. 14-16.

Margarido, Alfredo, «Projectos e limites da CEI», in *Diálogos*, nº 9, Coimbra, Universidade Aberta, 1995, pp. 155-162.

Matusse, Gilberto, *A Construção da Imagem de Moçambicanidade em José Craveirinha, Mia Couto e Ungulani Ba Ka Khosa*, Maputo, Livraria Universitária, Universidade Eduardo Mondlane. 1998.

Mendes, Orlando, *Sobre Literatura Moçambicana*, Maputo, Instituto Nacional do Livro e do Disco, 1982.

Mendes, Orlando, *Vivência e Expressão Literária*, Cadernos de Consulta n°3, Maputo, Associação dos Escritores Moçambicanos, s.d.

Mendonça, Fátima, *Literatura Moçambicana*. *A história e as escritas*, Maputo, Universidade Eduardo Mondlane, 1988.

Mendonça, Fátima, «A Literatura Moçambicana em Questão», in *Diálogos*, nº 9, Coimbra, Universidade Aberta, 1995, pp. 37-49.

Mendonça, Fátima, «Literaturas Emergentes, Identidades e Cânone», in *Moçambique*. *Das palavras escritas*, Porto, Edições Afrontamento, 2008, pp. 19-33.

Mitchell, Geoffrey S., «(Lost) Love, Eros and Metaphor: Colonialism, Social Fragmentation and the "Burden" of Race in *Portagem* by Orlando Mendes», in *Reevaluating Mozambique*. *Portuguese Literary and Cultural Studies*, n° 10, Fall River, University of Massachusetts Dartmouth, 2004, pp. 69-85.

Moisés, Massaud, *A Criação Literária*. *Prosa I*, São Paulo, Editora Cultrix, s.d., (18<sup>a</sup> ed.).

Moisés, Massaud, A Análise Literária, São Paulo, Editora Cultrix, s.d., (10<sup>a</sup> ed.).

Moisés, Massud, As Estéticas Literárias em Portugal, Século XX, vol. III, Lisboa, Caminho, 2002.

Moser, Gerald e Ferreira, Manuel, *Bibliografia das Literaturas Africanas de Expressão Portuguesa*, Lisboa, Imprensa Nacional – Casa da Moeda, 1983.

Noa, Francisco, *Literatura Moçambicana: Memória e Conflito – Itinerário poético de Rui Knopfli*, Maputo, Livraria Universitária, Universidade Eduardo Mondlane, 1997.

Noa, Francisco, A Escrita Infinita, Maputo, Universidade Eduardo Mondlane, 1998.

Noa, Francisco, *Império, Mito e Miopia: Moçambique como invenção literária*, Lisboa, Caminho, 2002.

Noa, Francisco, «Literatura Moçambicana: os trilhos e as margens», in *Moçambique*. *Das palavras escritas*, Porto, Edições Afrontamento, 2008, pp. 35-45.

Petrov, Petar, «50 anos de poesia moçambicana», in *Vértice*, n°55, Lisboa, Caminho, 1993, pp. 19-23.

Picard, Michel, *Lire le Temps*, Paris, Les Éditions de Minuit, 1989.

Pires, Daniel, *Dicionário das Revistas Literárias Portuguesas do Século XX*, Lisboa, Contexto Editora, 1986.

Pouillon, Jean, Temps et Roman, Paris, Éditions Gallimard, 1993.

Propp, Vladimir, *Morfologia do Conto*, Lisboa, Vega, 2003, (5ª ed.).

Ramos, Ricardo, Contos Moçambicanos, S. Paulo, Global Editora, 1990.

Reis, Carlos, O Discurso Ideológico do Neo-Realismo Português, Coimbra, Almedina, 1983.

Reis, Carlos, História Crítica da Literatura Portuguesa, Vol. IX, Lisboa, Verbo, s.d.

Reis, Carlos, *O Conhecimento da Literatura. Introdução aos Estudos Literários*, Coimbra, Almedina, 2001, (2ª ed.).

Reis, Carlos e Ana Cristina M. Lopes, *Dicionário de Narratologia*, Coimbra, Almedina, 2002, (7ª ed.).

Ribeiro, Margarida Calafate e Maria Paula Meneses, *Moçambique. Das palavras escritas*, Porto, Edições Afrontamento, 2008.

Ricceur, Paul, *Temps et Récit. 1. L'intrigue et le récit historique*, Paris, Éditions du Seuil, 2006.

Ricceur, Paul, *Temps et Récit. 2. La configuration dans le récit de fiction*, Paris, Éditions du Seuil, 2005.

Ricceur, Paul, Temps et Récit. 3. Le temps raconté, Paris, Éditions du Seuil, 2005.

Sacramento, Mário, Há uma Estética Neo-Realista?, Lisboa, Vega, s.d., (2ª ed.).

Santos, Arquimedes da Silva, *Testemunho de Neo-Realismos*, Lisboa, Livros Horizonte, 2001.

Saúte, Nelson, As Mãos dos Pretos. Antologia do Conto Moçambicano, Lisboa, Dom Quixote, 2001.

Saúte, Nelson, *Nunca Mais é Sábado. Antologia de Poesia Moçambicana*, Lisboa, Dom Quixote, 2004.

Seixo, Maria Alzira, Categorias da Narrativa, Lisboa, Vega, s.d.

Seixo, Maria Alzira, A Palavra do Romance. Ensaios de Genologia e Análise, Lisboa, Livros Horizonte, 1986.

Silva, Vítor Manuel de Aguiar e, *Teoria da Literatura*, vol. I, Coimbra, Livraria Almedina, 1990, (8ª ed.).

Silva, Vítor Manuel de Aguiar e, *Teoria e Metodologia Literárias*, Lisboa, Universidade Aberta, 2004.

Torres, Alexandre Pinheiro, *O Neo-Realismo Literário Português*, Lisboa, Moraes Editores, 1977.

Torres, Alexandre Pinheiro, *O Movimento Neo-Realista em Portugal na sua Primeira Fase*, Lisboa, Instituto de Cultura Portuguesa, 1977.

Todorov, Tzvetan, Os Géneros do Discurso, Lisboa, Edições 70, 1978.

Todorov, Tzvetan (Org.), *Teoria da Literatura – I*, Lisboa, Edições 70, 1999.

Todorov, Tzvetan (Org.), Teoria da Literatura – II, Lisboa, Edições 70, 1989.

Todorov, Tzvetan, «Les catégories du récit littéraire», in *Communications*, n° 8, Paris Éditions du Seuil, 1966, pp. 125-151.

Todorov, Tzvetan, Poética da Prosa, São Paulo, Martins Fontes Editora, 2003.

Trigueiros, Luís Forjaz, *Moçambique. O Ultramar Português*, Lisboa, Livraria Bertrand, 1963.

Trigueiros, Luís Forjaz, «A Literatura de Ficção no Ultramar Português», in *Espiral*, Ano I, nº 1, Lisboa, Tipografia Peres, 1964, pp. 29-38.

Trigueiros, Luís Forjaz, «A Literatura de Ficção no Ultramar Português (2)», in *Espiral*, Ano I, nº 2, Lisboa, Tipografia Peres, 1964, pp. 33-44.

## C. Periódicos e Internet

Itinerário, Lourenço Marques (1941-1948, do nº 1 até ao nº 80).

A Voz de Moçambique, Lourenço Marques (1960-1974, do nº 1 até ao nº 405).

A Tribuna, Lourenço Marques (1963-1964, do nº126 até ao nº 710, 1966, do nº 1330 ao nº 1333).

O Diabo, Lisboa, (1934-1935, do nº1 ao nº61).

Seara Nova, Lisboa, (1935-1936, do n°457 até ao n° 480;1947, do n° 1014 até ao n° 1030).

Mundo Literário, Lisboa, (1946-1948, do nº 1 ao nº 53).

África, Lisboa (1979-1986, do nº 1 até ao nº 14).

Vértice, Lisboa, Caminho (1993, nº 55, II Série).

Communications, Paris (1966, n° 8; 1968, n° 11).

Petrov, Petar, "Transparências e Ambiguidades na Narrativa Moçambicana Contemporânea", IV Congresso Internacional da Associação Portuguesa de Literatura Comparada.

Petrov, Petar, "Escritas Neo-Realistas: Carlos de Oliveira e Graciliano Ramos", 2007.

## **ANEXOS**

- 1. "Palhaço", in *O Diabo*, nº 61, Lisboa, 25-8-1935.
- 2. "Poesias Africanas", in Mundo Literário, nº 40, Lisboa, 8-2-1947.
- 3. "Cinco Poesias do Mar Índico", in Seara Nova, nº 1029, Lisboa, 19-4-1947.
- 4. "Rehabilitação da Poesia", in *Itinerário*, nº 1, Lourenço Marques, 7-2-1941.
- 5. "A Nossa Mensagem", in *Itinerário*, nº 2, Lourenço Marques, 3-3-1941.
- 6. "Um Capítulo do Romance «Casa do Caju»", in *Itinerário*, nº 11, Lourenço Marques, 2-12-1941.
- 7. "Clima", in A Voz de Moçambique, nº 3, Lourenço Marques, 31-3-1960.
- 8. "Resposta a um Casulo Crítico", in *A Voz de Moçambique*, nº 4, Lourenço Marques, 30-4-1960.
- 9. "«Clima» instável", in A Voz de Moçambique, nº 5, Lourenço Marques, 31-5-1960.
- 10. "Conversa com Orlando Mendes", in *A Voz de Moçambique*, nº 106, Lourenço Marques, 8-12-1963.
- 11. "Perspectiva Sumária da Literatura em Moçambique", in *A Voz de Moçambique*, nº 346, Lourenço Marques, 15-8-71.
- 12. "Sarcasmo", in *O Diabo*, nº 60, Lisboa, 18-8-1935.

the state of the body of the state of the st

·Baira mar,, título dista série de croniquetas sóbre as paias fortuguesas, foi-me gentilmente sugerido for cisa requintado literato que é Julião Quintinha, muritimo por nuscimento e educação, autor de crónicas e rovelas em que mar e murinheiros—mar es ritmos e perfumes raros.

- berpassam entre color e ritmos e perfumes raros.

- Boira mar: ... Baira u... é Portugal todo, deade Cuminha a Vila Real de Santo António. E os arquifelagos and Yadeira e dos Açores, Angola, Mosquifelagos and Madeira e dos Açores, Angola, Mosquifelagos and Madeira e dos Açores, Angola, Mosquifelagos and Madeira e todas as demais ultramarinas fossessões.

Beira mar é Portugal inteiro. As praias da Poz. Esteril, Figueira, Espinho, Mone Gordo, Nazarié, Cuharica, Senta Cruz. ... Pescudores da Povoa, Senta Cruz. ... Pescudores da Povoa, Senta Cruz. ... Pescudores da Povoa, Aveiro, Estarreja ... Beira mar é colmoia de casinhas branecas, es entras e vafor — redes e cordas, roldanas e guindastes, chaminis fumegantes, fortos, doscas, cais, armazens, e outras e outras ecusinhas sentre branecas, sempre acadadas das de caixa... tranto facto voltava-se, ao cabo e ao firanto facto voltava-se, ao cabo e ao firanto facto voltava-se, ao cabo e ao firanto público e artista o pricipoto artista, tais valores individuale ad estato properto artista, valores individuale de avanto de artista o pricipoto artista, purque e andividuale de artista o pricipoto artista, processa palava- exprimir una esparação e não um centro de humanidade de difujulde em arte é uma ilusão, se queemos, por essa palava- exprimir uma esparação e não um centro de humanidade de difujuldade. Esta sociabilidade de difujuldade. Esta sociabilidade de mais convencional, de mais efamero e de mais convencional, de mais famero e de mais convencional, de mais famero e de mais cartista e ma impressão da individualmento que existe sob a banalidade do mais cartista e ma impressão da individualmento de mais cartistas em a impressão da individualmento de mais cartistas que mais profundamente o convencional, o que há de mais vertualde humani. e por isso, tambem, que o que formationalmente, cob as banalidades individualmente, do banalidade que tem dado, individualmente, de problema de o explesos equivocios de que tramproveiro o exclusión de mais cartistas que mais profundamente, o problema de o explesos equivocios de que tram proveiro o exclusión de questão, a que daremos, talvera, mais que cartista que mais envição sobre o problema de o explesos equivocios de que tram proveiro o exclusição do modernismo ortedoxo.

A individualidade do exclusión de servição artística de semantes, cob as banalidades individualidade, por examplo, e comestina de tramanissão das pelos artísticas de semantes, oba a banalidade si defença a conjuguação de que tram proveiro o exclusión de de la publidosos e a originalidade, por examplo, e comestina de tramanissão dado pelo artística de semantes de describidade, por examplo, e comestina de tramanissão dado pelo artística de semantes de describidade, de converçande de mais este describidade de converçande de artística de la tem por vezea nitida de la tem perovada pe

treem:

1. que ésses valores se tornem estéticos em função da sua finalidade emocional realizada pela obra:
2. que o facto estético não seja mais do
que uma relação emocional entre o sujeito
e o objecto, formando-se de um modo
semelhante ao que Durkheim, no campo
da sociologia, entende por facto social,
que não é apena a soma de factos individuais, mas um complexo, uma síntese
produzindo propriedades novas: e
3. que, finalmente, uma obra de arte
seja a concretização, dentro de uma forma
duradoira, dessa relação emocional.

Não insistimos nêstes pontos, porque ja o firemos ao esboçarmos uma Estetica realista no artigio «A noção do Belo», publicado no n.º 34 de O Disbo.

A criança e o primitivo emocionam-se principalmente diante do assunto das obras de arte, e a arte primitiva e infantil de marcada, principalmente, também, pelo assunto, e um assunto que refecte, sobretudo, a sua vida prática, porque é esta que exprime a realidade com a qual o primitivo e a criança sicio mais emocionamis valor rea. Negar-se-á, em casos dastes, a existencie de emoção estética, por mais rudimentar que a consideremos?

Segundo Gottfried Semper, nos so tecmos, por exemplo, uma perfeita emoção estética diante de certas ânforas gregas, estitica diante de certas ânforas gregas, estitias e deminuida.

Sequedo Sem assento, se soubermos que clas eram metidas em areia, onde se austentavam, e que o seu gargalo estreito inha como lim receber a canada de azeite que isolava o vinho do ar. Só sabendo isto, a aceitamos, achando a ara forma a chusão, e que o seu gargalo estreito inha como lim receber a canada de artice que isolava o vinho do ar. Só sabendo isto, a aceitamos, achando a ara feita e deminuída.

O que é verdadeiro para o útil não o será, também, em inúmeras obras do serte, para o ético, celiques, o fluosóficeo, etc. Cremos que sim, e com mais forte razão, dada a maior humanidade que estas categorias encerram.

Afirma-se: a obra de arte exprime uma \*menagem menhor com a vida do que e i. própria arte.

Transagem mediado programa e induicação penna menagem muma forma a inquietação de uma menagem muma forma a inquietação de uma menagem numa forma a inquietação de uma menagem numa forma a esas concretização de uma menagem numa esas concretização de usa constitue a que esta contraticaça que esta sea a la vinque e

Carvalho

por Amorim de

ordem, o valor estérico da misligibilidade ordem, o valor estérico da misligibilidade ordem, o valor estérico da misligibilidade da dade, ordem, inteligibilidade — fo rum comique se complete o estérica que um povo ainda atrigiu.

Dos excessos modernistas, que por veces, tocam a estera patológica de um perigios o estérica que um povo ainda atrigiu.

Dos excessos modernistas, que por veces, tocam a estera patológica de um perigioso estérica que ma porterista complete, que por veces, tocam a estera patológica de um perigioso esteras patológicas de um perigioso esteras patológicas de um perigioso esteras esteras a uma como mal a questão) a uma exagerada interpretação do inconociente e da psicanálice e á filoso tuma poderosa ritelyféroica como a de ptos, mas não só pela fórça lógica, como, também, pelo tão poético lírismo com que bregor, ma seatemos as nossas ideias e tire mos as conclusões a que pretandamos chegar:

A Arte tem um caracter essencialmente social no seu duplo aspecto expressional e representativo ou térmico; e a crítica dogmática, com os seus puicos de valor, é uma consequência e uma comperovação da socialdade de decempendam en qualquer domínio da vida, mor realizados, flosófico, etc., deade que la saiba tocar a humanidad esse domínios, que existe em todos nós artes profunda que existe em todos nós artes do mínios, que existe em todos nós artes en profunda que existe em todos nós artes en farza de profunda que existe em todos nós artes en farza, e não artistas, e através da qual apena, e possivel estabelecer um verdadeiro unaminos espiritual.

Podem objectar-nos que a arte, f, não serve. Mas pode servir sem daza de que no campo estrico tão estrejos línimos es para entrarmos na doutrinas opostas à nossa (ou melhor: em estas doutrinas opostas à nossa loutros on de sespeciarios em entra segma purilidade, devemos em érro de vagas intuções, e se para apreciarmos as obras que essas adustinas como sacilidades de sente estas doutrinas omo a condos es estas doutrinas opostas à nossa (ou melhor: es para aprecia norais, religiosos, filosoficos, ete., porque só assim teremos a vida inteira, com tôdas as emoções que a definem. Em vez de se degradar, o artista, apropriando össes valoras, dando-lhes expressão estética, consegue abraçar a vida no máximo possivel da sua extensão e da sua intensidade.

Isto compreende-se, porque, se a Arte exprime a vida, tem de a exprimir com verdade, ru avit.

Mas na vida há, também, ordem, forma de equilíbrio que nos dá uma certa impressão de harmonia prestabelecida, de obediencia do real à razão, pelo que tudo nos aparece, em primeiro lugar, como um fenómeno intelectual. Se âste mútuo acordo entre o real e a nossa inteligência se de harmonia prestabelecida, de obediencia do real à razão, pelo que tudo nos aparece, em primeiro lugar, como acidemo qual não haveria conhecimento) e possível, é porque a realidade (tanto material como psíquica) participa das condições (ou de qualquer modo lhes correspondes, de nossa inteligência não é um caso esporádico, um acidente, mas a própria racionalidade universal individualizada, o ra se, como nós já dissemos acima, a arte exprime, com verdade, a vida, se nos reconcilia com a vida, es en a vida há ordem, é dentro desta que a vida, se nos reconcilia com a vida, es en a vida há ordem, é dentro desta que a vida, se nos reconcilia com a vida, es en a vida há ordem, é dentro desta que a vida, se nos reconcilia com a vida, es en a vida há ordem, é dentro desta que a vida, se nos reconcilia com a vida, es en a vida há ordem, é dentro desta que a vida, se nos reconcilia com a vida, es en a vida há ordem, e dentro desta que a vida, se nos reconcilia com a vida, es en a vida há ordem, e ascence esporáder, a vida, se nos reconcilia com a vida, es en a vida há com vida, es en a vida há com vida, es en a vida há conseçucio, deven corresponder, tanto no domínio das Quier estáre las partes concersor de relações estáveis, a um invariour universal, com de taldade ontológica, de relações estáveis a um invariou de mais verdadero. Pois a Arte, no seu mais elevado sentido,

por A. J. de Vasconcelos Carvalho

MAR

00

TECHNIST, A SELECTION MEMBERS OF DECISION OF PASSENCE AND PASSENCE THE TECHNIST OF THE CASE AND PASSENCE OF THE

guntes audazes de quatrocentos e de quinhentos, pescadores e vendedeiras, ressequidas más:uras que são preciosas esculturas em cortiça, corbos esquios e barbarinas de formosissimas mulheres de olhos em améndoa: negros, meigos, pensativos...

Beira mar é a quente luminosidade pagá, o cheiro embriagante mas saüdave le a marsia, as áquas imensas—aguas verdes, de muitos verdes e muitos azues.

— peremenente a beijar, em fantásticos rendilhados brancos, rochedos altaneiros, memors pendos altaneiros, memors pendos altaneiros.

Beira mar é a matéria, o misero lebor, secular e intérmno, a dura e traicoeira labuta do dia, na qual os pobres,
procurando páo — a Vida! — tantissimas vezas encontram a morte! ... Mas
é também espírito: inschistoga e inquietude, louca miragem de sonho, dissia desmedida de novos horizontes, Sagres e
«Lusiadas» de uma raça nobre, Alcácer
Quibir das almas doentias, motivo eterno de pintores e poetus, poesa estafada
de gloriosos charlatães! ...

## AÇO ALH

por Orlando Mendes

Esteriorizando em malabarismos de As labaredas que o

Aquele circo onde vou E um teatro velho. Um palhaço Lembra a cada passo Mefistofélico Pierrot Num estranho carnaval v.

Pára enfim, arquejante l E a sua alma inquieta, Recebe os aflausos, indiferente l

Mais tarde, no camarim.
Entre os despojos multicolores,
O fobre arleguim.
Chora as intimas dores.
Que disfarça diante de têda a g

É um aborto, disforn Miniatura caricata Dum homem.

the position of the position o

## POESIAS AFRICANAS

POR ORLANDO MENDES

## CAIS DO SUL

Ó marinheiro loiro do mar azul Vai contar no cais dos sem nome e sem mar O destino do negro do cais do sul! Vai que tens mais uma história para contar - Destino sem história do negro do cais... Para ele nunca chega o navio Que do cais do sul uma vez partiu Com o porão cheio de gritos abafados em ais. Negro escravo de uma pálida estrela Que não desce a brilhar no mar... Da beira do cais do sul para tê-la O negro tem o mundo a carregar! Navios chegam, outros vão O negro sua no cais. O sal do suor Cai na balança da exportação E promete um lucro maior. Na ponte o guindaste range e reclama O dorso nú curva-se mais sob a noite E no costado do cargueiro o nome comercial É um poderio salpicado de lama Músculo da vida brandindo o açoite! Longe há quem faça o pelo sinal Mas no cais do sul o negro não sabe a reza. O guindaste range, o suor reflecte a lua E o negro é forte mas a carga peza. A estrela não acende, o negro sucumbe e continua!

## OUTRO MAR

O mar dos meus sonhos acabou aqui
Onde o Mar de Fernando Pessoa renasceu.
Ó Mar! a distância que vai de mim para ti
O desconhecido entre o mostrengo e eu!
Eu o sei — tu mo disseste, ó praia,
A última caravela perdeu-se no caminho!
"Quem vem lá?» — Uma voz chega de onde
A terra ainda está de atalaia.
Mas ninguém, ninguém lhe responde!

No nosso Mar, Poeta, navega um sonho sòzinho...

Em todos os mares a história do
Em todos os cais a história do te
E alguém sentirá como o poeta se
E alguém sentirá como o poeta se
E quando o velho navio ancorar n
Teu sonho de partir estará morto
Mas nôs ainda velaremos contigo.

## HISTÓRIA QUASE MARÍTIMA

O barco pintado de novo ficou na baía...
O marinheiro sueco passa outra noite longe do mar.
O negro endireita as costas olhando a barcaça vazia
E a mulata espera o marinheiro no bar...
Toda a noite morta subirá um lamento sem eco
E amanhã o dono do cais algema
Os nervos que trabalham no cais.
No bar, indiferente, o marinheiro sueco
Dirá a meia voz a letra de um poema
Que ninguém recordará mais.
E o negro que carrega no porão
Esquecerá tudo para escutar
A voz estranjeira que vem do bar
E terá um pensamento para o seu irmão.

## ENTÃO

Quando eu me fôr do Cais do Sul
Se o negro quiser ter um gesto de saudade
Escreva o meu nome a tinta azul
— A côr do Mar imenso, sem idade
No costado velho do último navio.
E o meu nome, negro, há-de ir contar
Em todos os mares a história do teu Mar
Em todos os cais a história do teu cais
E alguém sentirá como o poeta sentiu,
Em cada praia terás um amigo
Dos que ficam a dizer «adeus até nunca mais».
E quando o velho navio ancorar no porto
Teu sonho de partir estará morto

## Cinco Poesias do Mar Índico

## QUASE NADA

Tudo o que no Cais do Sul é vulgar E desconheces...
Tudo o que não sei acreditar E palpita em tuas preces...
A rosa que te adornou
Linda
E te perfuma ainda...
A esperança que em ti sou...
Um quase nada
Que persigo
E morre em cada
Hora contigo...

## INTERVALO

O maguado adeus que ficou
Esquecido em qualquer viagem...
O embate do mar alto
No ondulado da praia...
A renúncia que cantel
E chorei depois...
A vida demorada em ti.
Tanta poesia medrosa
Que abandonámos já...

## VISÃO

"Para quê o teu lamento

E o signo de baixa-maré?

Para o turbilhão é que vai o vento

E lá, lá! é que a vida é!

Maré alta! maré alta ao teu Mar! Tempestades e ventania! Navega a todo o pano! Eh! Largar! Para lá da barra nasce outro dia!

A viagem não terá meta Em toda a Noite há uma estrela... Se é em dia que a noite se projecta Porquê o teu medo de perdê-la? Não penses no porto! Para quê? Um porto é suspensão e é parar! Na costa já nenhum farol se vê Que te faça saudades de arribar..."

Onde está a sereia que assim me cantou?

A minha estrela em que noite se escondeu?

O que será de mim agora se sou o que sou

E fico perdido entre o Mar e eu?...

A caravela ainda hoje anda a navegar
Perdida longe, longe, sem saber do porto...
E embalado pelas ondas revoltas do mar
Esqueço meu sonho recém-nascido-morto...

## DERROTA

O mar alto dos meus sonhos de menino
Quantos sonhos depois te dei
Para completar um destino!
Mas quando o meu navio
Contra a vontade dos homens de lei
Enfim nartiu,
Em noite sem luar,
Foi à deriva
Com a rota perseguida
Desgovernado na maré viva.
E muito antes de poder chegar
A Noite das noites o perdeu.
Sofri Alcácer-Kibir
Á beira-mar, longe do mar.
Como é longa a noite de Bartolomeu!...

## PARAGEM

Saudades de menino europeu

Em navio que se aproxime,

Cegado por um destino que não era o seu.

O dele ficou acima

Lá onde o rio deriva

E segue outro caminho,

Esperança cativa

Num penedo marinho...

Menino sòzinho

De candela apagada

Sem vislumbre de nada...

O R L A N D O M E N D E S

Poesia

da

Rehabilitação

Novo ultimatum aos

POT SOBRAL DE CAMPOS

por ORLANDO MENDES

sc. 100\$00

apenas ao teatro—e, quando assim o diserianos sereoras sus formas sus periores—è um dos generos mais difíceis da Literatura. E é assim, precisa e quási exclusivamente por isto: poporque o teatro destina-se a ser represer risto e ouvido, a viver em cenu, a realizar-se no palco, procurando dar-nos, emocionalmente, o sentido da vida, o sentimento verdadeiro da realizar de nosa fidade, plasticizada, esculpida, movimentada fora de nos, na nossa fal

esplêndida impressão, mas que, representadas, caem estrondosamente. E, se uma peça de teatro chegou, quando es a lêmos, a produzir-nos boa impres- E são, e, representada, caíu — o facto ri pode ter duas explicações diametral- la mente opostas: ou a peça, que pode de ser excelente, não encontrou os ser excelente, não encontrou os actores à altura de a interpretarem e es morre por causa da insuficiência artística da interpretação; ou, ao contrário, mesmo com excelentes intérdo pretes, não se afirma nem brilha por ca falta das condições intrinsecas indisim pensáveis para viver em cena. Pode pos ser muito bem escrita mas cai. É que, ser muito bem escrita mas cai. É que, ser muito bem escrita mas cai. É que, la caso, não é, verdadeiramente devia ser feita — e-lhe inevitávelmente morral Grandes escritores, admistrates activas estrates admistrates admistrates admistrates admistrates admistrates admistrates admistrates admistrates activas estrates admistrates admistrates activas estrates admistrates activas estrates activa

nenhum,

opom

de

queremos,

devia ser feita — e-lhe inevitàvelmente mortal... Grandes escritores, admi si veis romancistas tèm fracassado na obra dramática ou produzido peças de teatro que, em cena, se revestem de um carácter de marcada inferiori-

dizer, com isto, que não se possam ou não se devam ler peças de teatro. Pelo trontrário: entendemos que se deve ler do bom teutro, em tôda a parte, e muito especialmente nas terras ou meios vociais em que não haja boas companhias de declamação que o interpretem. Ler boas peças de teatro é u até um grande prazer intelectual de de que não devemos privar-nos.

Não era, pois, o contrario disto que queríamos dizer. O que queríamos

eu génio para o ótico da poesi

dade...

Muito diferente o teatro do rota dade...

Muito diferente o teatro do rota dade...

rior (ao contrário do que acontece no romance) é quási o único possível. Em incena, pensar não basta, é preciso da falar; se se chora, èsse chôro tem de u exteriorizar-se com evidência. Ora, na perealidade há lágrimas interiores, que ir muitas vezes não são as menos ansam, que não é fácil dizerem-se e que, no entanto, não são as menos signifiparitas. É tudo isso não pode apasam, que não é fácil dizerem-se e que, no entanto, não são as menos signifiparitas. É tudo isso não pode apasam, que não é fácil dizerem-se e que, no entanto, não são as menos signifiparitas. E tudo isso não pode apasam, que não é fácil dizerem-se e que, no entanto, não são as mais das vezes, tracer, com sucesso, as mais das vezes, tracem cena. O teatro — digamos — é in tor é obrigado a produzir produs, con visíveis e tangíveis, para poder ser a acreditado e para tocar, impressio ar per acreditado e para tocar, impressio a peça con e teatro falha, quási sempre, porque tido — por muito bem concebida e escrita do pue sei a — he faltam concebida e escrita do pone seia — the faltam concebida e escrita do pone seia — the faltam concebida e escrita do presentação...

significar é que—repetimos—o teatro ce dembora podendo ser lido) destina-se ce a ser representado, interpretado, realizado completamente em cena. Esse é sum dos seus principais objectivos, que refaz mesmo parte essencial dêle. É massim, por exemplo, como uma partigaz mesmo parte essencial dele. É massim, por exemplo, como uma partigaz mesmo parte essencial dele. É massim, por exemplo, como uma partigaz en conquenta saina, para isso, a música necessaria, mas que se destina a ser executada, por músicos e instrumentos, us para ser oucida. Não dispensa a ortequenta saio, pois, artes que carecem (além do escritor ou do compositor musical) do concurso de outros en musical) do concurso de outros indispensáveis cooperadores e realizadores. E mais ainda: que se destinam ao público, às grandes massas de dores. E mais ainda: que se destinam ao público, às grandes massas de dualmente. São, por isso mesmo, eminentemente sociais. Sob êste aspecto dualmente. São, por isso mesmo, eminente diferente do romance, como uma sinfonia é diferente de um quadro ou de uma escultura. O romancista, o no pintor e o escultor bastam-se a si er próprios: não carecem, para a completa realização das suas obras e destinadores.

são, normalmente, mesmo quando muito bem interpretadas, para o neatro. São obras para revestirem as formas, mais plásticas e maleáveis, da convola ou do romance. Ou entram, in então, noutros domínios artísticos diferentes: nos do cinema silencioso. O silêncio, a tortura intima das almas, a a atitude subjectiva—tudo isso só surge no teatro como acessório e na justa po medida. O teatro reclama, principal-

s concepções e realizações não normalmente, mesmo quando

que seja — lhe faltam condições teatralidade, da vida exterior de c

no teatro como acessório e na justa por medida. O teatro reclama, principalmente, acção, movimento, palavras, exterior — sem o que os conflitos psicológicos e sociais raro conseguem viver em cena...

E é por isso mesmo que alguns :...

R obra dramática. E que — dizem des perto, frequentemente, de um perso, como nagem de romance que se move, como nos, ma simples e lucida daridade nos, ma simples e lucida daridade do dia...

BREVEMENTE CHECAR

"O LIVRO DA VIDA", Cânticos de Adrodato Barrryo

do colaborador de «O DIABO» e «SEARA NOVA» e Ruy Sant'Elmo. om um prefácio de Ruy Livro póstumo

Preço de cada volume: 12550

atar com LUIS RIBEIRO, Administração do «NOTICIAS».

da Promissão — de Ruy: Sant'Elmo.

deiro alivio o encontro dum pocera—
e dum poeta jovem — que sabe rimar
e medir versos, louvado seja Deus!;
que sabe fazer versos como nossos
pais, quando nossos pais eram Cesario e Augusto Gila.

Atravessado o periodo caótico caracterizado pela liberdade exagerada que
cai sempre no vicio da negação da verdade artistica, outro caminho se pode
apresentar à poesía — o caminho da
mitegração do emodo de sera. Seguir um processo simplesmente porque éle esta na
moda e porque se serviram dele alguns
mestres no impulso indomável de liberação, é a condenação imediata da
rotal expressão do espírito poético. SaCarneiro era um grande poeta e usava
o processo elássico. Casais Monteiro é
outro grande poeta e despreza tódas as
regras dásticas. José Régio, o maior
dad expressão do espírito poético. SaCarneiro era um grande poeta e usava
o processo elássico. Casais Monteiro é
outro grande poeta e despreza tódas as
regras clássicas. José Régio, o maior
de dodos, despreza a métrica e a medida, mas utiliza règiumente a rima,
com uma felicidade e com uma riqueza
talvez únicas nos poetas contemporáneos. Mas todos des realizaram e
realizam a expressão poética requerida
pela sua intuição.

Para que a poesía se rehabilite — já
e tempo! — indispensável se tempor
dida, mas utiliza règiumente o seu poder
gue o poeta seja éle mesmo e ele só,
divociado de influências escolásticas
tomadas como norma e realiza, sem
quaisquer precoupações de initação,
integralmente o seu poder poético,
ma que sabe, duma ver para sempresanteesa a verdadeira, a real, a
honesa liberação poética, Que cada
poeta não corte as ausa suas asa, so, tentra
o seu vão poetico que é só dále, nos
de sua mensugem leal e não escriavizada quer a um, quer a outro sistema
espalhado porque e a posas ve,
simplemos tódas as paredes. A nosa
poeta sua mensugem leal e só dále, nos
da a usa mensugem leal e só dále, nos
dos dos espontâneo, que nós que esto
con us paticulos, Vencemos tódas as convenções,
derrubamos tódas as paredes destrua do
poesía somo con diz Casai E necessario que cada um se prenda menos com o que fazem os mestres e siga, de simultánea maneira, humildemente e independentemente, a verdadeira trajectória do seu vóo poético. Porque, na verdade, os poetas de hoje em dia estão a cair num crime tão queles para quem a métrica clássica era exclusiva fórmula apresentável—está-se implantando um dogma poético sem rima, sem ritmo, sem música, com palavras sómente. Está-se a adulterar a poesia. Como afirmava o grande entre os grandes José Régio, referindo-se ao livro de poemas Janela aberta do jovem poeta Léonel Neves:

"Abundam por al os versos sem medida, sem rima, sem ritmo, sem ideas, sem poesia. Parece que, no entender dos seus autores, nada é preosso para se ser poeta; nada! Chegámos, portanto, ao ponto de nos ser um verdadiciro alívio o encontro dum poeta bem dentro da máxima liberdade de expressão, outros têm aparecido em que se adivinha uma facilidade ritmica e de medida não aproveitada por simbles exibicionismo de método modernista. É neces sença», me atrevo a considerar perteneente a este grupo. A «Presença»
iniciou uma época ou aquilo a que impropriamente chamei acima uma «escola». Reconhecendo o caminho
andado para a libertação da expressão
poética, pelos antecessores das efemeras revistas e manifestos do principio do séçulo, a «Presença» constituiu um albergue de poetas, não
como muita gente pensa totalmente
dominados pelo excesso de despréac
como muita gente pensa totalmente
dominados pelo excesso de despréac
como muita gente pensa totalmente
dominados pelo excesso de despréac
como muita gente pensa totalmente
dominados pelo excesso de despréac
como muita gente pensa totalmente
dominados pelo excesso de despréac
como muita gente pensa totalmente
dominados pelo excesso de despréac
como muita gente pensa totalmente
dominados pelo excesso de despréac
como muita gente pensa totalmente
dominados pelo excesso de despréac
como muita gente pensa totalmente
dominados pelo excesso de despréac
cais. Criticam-na uns porque ela traha
tirado, talvez, à poesia mechanica musical que a tradição impuzera indispensável. Aproveitam-na outros para
exibir falso condão poético — os malabaristas do verbo que supõem fase e
poesia pela simples separação da prose
mais tarde ou mais cudo.

Ha contudo hoje uma tendência para
a dúvida se terá aparecido mais um
poeta ou mais um charlatão, Mas se o
publicista não para, a verdade surge
mais tarde ou mais cedo.

Ha contudo hoje uma tendência para
abusar dessa liberdade poetica; é
fempo, senhores poetas, de tompreender que o movulmento modernisto
a evolução. Il tempo de se relababilitar a
fempo, senhores poetas de tom
preender que o movulmento modernisto desses poetas precursores, consolidouses poetas precursores, consolidouses poetas precursores, consolidouses como vontade duma geração, pela mesmo, anteriormente, por intermédio de Sa-Carneiro, se afirmava a revolta de Carneiro, se afirmava a revolta de Carneiro, se afirmava a revolta de Sa-Carneiro, se afirmava a revolta de Sa-Carneiro, se afirmava a revolta de contra as formulas poéticas rigidas, para exprimir o pensamento poético, gros seus iniciadores e propagandistas que minante. Houve, é certo, elementos se isolados, ligados, unicamente, pelo deseinam esquecer os nomes de Sa-Carneiro, Almada Negreiros e Luiz de riam esquecer os nomes de Sa-Carneiro, Almada Negreiros e Luiz de riam esquecer os nomes de Sa-Carneiro, Almada Negreiros e Luiz de riam esquecer os nomes de Sa-Carneiro, Almada Negreiros e Luiz de riam esquecer os nomes de Sa-Carneiro, Almada Negreiros e Luiz de riam esquecer os nomes de Sa-Carneiro, Almada Negreiros e Luiz de riam esquecer os nomes de sa-Carneiro, Almada Negreiros e Luiz de riam esquecer os nomes de sa-Carneiro, Almada Negreiros e Luiz de riam esquecer os nomes de sa-Carneiro, Almada Negreiros e Luiz de riam esquecer os nomes de sa-Carneiro, Almada Negreiros e Luiz de riam esquecer os nomes de sa-Carneiro, Almada Negreiros e Luiz de riam esquecer os nomes de sa-Carneiro, Almada Negreiros e Luiz de riam esquecer os nomes de sa-Carneiro, Almada Negreiros e Luiz de riam eralizarem uma escola poética. realizarem uma escola poètica.

Não ficou por aqui êsse movimento inconformista, talvez único na história da literatura portuguesa, que marca uma etapa sensacional. Houve outros poetas de valor indiscutivel e marca O movimento de revolta poetica, cuja necessidade tinha sido já evidenciada, no século passado, por Eugénio de Castro, Gomes Leal, Cesápetas de valor indiscutível e marca confundivel que contribuiram com o su génio para modificar o estado destico da poesia- portuguesa. Quere-os salientar Fernando Pessoa que, rque colaborou largamente na «Pre-nça», me atrevo a considerar per-

volta do desejado — por Eduardo Faria. NOVIDADES Heróis, Santos e **4** 

Pecadores — por Sousa e Costa

LIVRARIA «PROGRESSO»

## mensagem nossa

por ORLANDO MENDES

dade que loi gerada durante a cutra guerrá — temos uma mensagem ma a transmitir. Queremo-nos justificar si perante os que nos antecederam, perante os que não pensam e não sentem como nós e perante os que hão-de vir pedepois. Estaremos com éles todos, se

depois. Estaremos com éles todos, se desde que nos queiram compreender. Somos pela verdade na realização fa artística. Amâmo-la. E dentro dêste nu lema cabem todos, de todos os sectores sociais. Sómente excluímos os não sinceros — os que se conformam, por um princípio tácito, de concordância a toma priori com o que ditam os mestres per (e, às vezes, com o que determinam os não mestres). Estamos com os artistas da «Presença» quando declaram: tutistas da «Presença» de concordância da presença da pre inteiro»... «...acima de quaisquer desencontros pessoais, conflitos particulares ou até antagonismos doutriculares ou até antagonismos doutriculares ou até antagonismos doutriculares, se poderia, talvez, pôr um ideal quados, cultura». Estamos, igualmente, com os intelectuais de O Diubo, quando afirmam noutra mensagem: «Não nos dominam os entrolhos duma política, descola literária». Acrescentamos, como nesclarecimento, que isto não inibe de se escolherem nesta ou naquela escola, uma preferência pessoal. Mas, em arte, pue desinteressa-nos a sua influência.

Tendemos para uma expressão humanista da arte, isto é, para a valo-rização integral do homem no campo

Arvorada assim a nossa bandeira de arte, podemos admitir a sinceridade mas não a mistificação. Queremos a arte sem subterfúgios. Detestamos a sombra e amamos a luz. É, quando dizemos isto, referimo-nos à posição do artista diante da obra de arte e não, como pode supor-se, à realização dessa obra de arte. Apontamos à concepção

Somos jovens. Reconhecêmo-lo. Reconhecemos também que temos ainda to (oxalá os tenhamos) alguns anos para trabalhar, para vencer hesitações, para sconcretizar pontos de vista que, agora, n

fatalmente, terão de aparecer obs-curos, pouco significativos e defor-mados, talvez, por um excesso de entu-

siasmo. Mas em nós, na nossa ansiedade artística, o gérmen da nossa ansiedade artística, o gérmen da nossa ansiedade artística, o gérmen da nossa du mensagem existe. É o essencial. É esta porque existe e porque detestamos a du sombra e amamos a luz, aparece à luz ma ca do dia. Mais do que o resumo que pode tro fazer-se num artigo breve, falarão as gen nossas expressões da nossa intimidade cu animica — falarão os nossos livros.

Porque nascemos em Moçambique, du este canto sul da África ubérrima, e aqui vivemos e sentimos, tendemos para uma renovação do processo artístico e para a sua integração no tentístico e para a sua integração no recitado, cumprir a nossa missão: desentido, cumprir a nossa missão: desendiferente, o que ela nos pode possibiredira diferente, o que ela nos pode possibiredira, claro, daqueles processos indicados de do claro, daqueles processos indicados de do cono artistas.

E, porque nesta hora de confissão, não devemos ficar sem uma chamada a todos os que estão connosco, aqui desejamos a revelação dos que traba- el lham e não surgem, dos que valem e

on nao provam.

O portuguès não é filôsofo, nem tal psicólogo, nem romancista, nem dra-se naturgo, nem auto-crítico, mas é zaragateiro). Assim, a terra de Mocambique verá, talvez, erguerem-se primeiro das cavernas do não-revelado, os seus poetas. Mas mesmo por êste primeiro a arte pode começar (não começaria sempre por êle?). Não só a deles mas a todos os que sentem a nossa sa mensagem e a compreendem, nos diripa gimos. Poucos ou muitos — o que vale di é a posição do artista diante da verda-lho deira Arte. E esta é imortal. Assim o desejamos.

Post Scriptum aos bem intencio-po começar jornal. Não se destina, por lisme nados.—Este artigo foi escrito antes de o seu autor ter lido o primeiro ni-ni mero dêste jornal. Não se destina, por lisme mero, a contrariar ou a defender as a tanto, a contrariar ou a defender as a cagem independente de um grupo e lisma mais — e assim se deve entender.

## Miranda 0 Sá

oor FAUSTO L. RITTO

Interatura portuguesa teve com a «estoral tolara» ou equinhentista», con para muitos, a sua idade de ouro, efoi mas durante éle viveu a pléiada de escritores mais numerosa e mais brilhante que temos trido. Portugal accompanhava a tebre de progresso que aquecia toda a Europa culta. Embora por pouco tempo gozou duma felicidade material e moral que os demais países invejavam» (1). Na sua «Chrónica de D. Manoel», Damião de Goes conta que o dinheiro abundava e que por vezes sucedeu, na casa da contratação da Índia, em Lisboa, equererem os mercadores pagar em certo dia e não o poderem fazer por não haver tempo de contar o dinheiro».

Se as riquezas que chegavam a cada modo foram bem aproveitadas, tendo não foram bem aproveitadas, tendo nos arrastaram à ruina, uma riqueza maior e essa ainda hoje viva, se amontoou com requintes, nêsse século: a obra dos escritores que no reinado de D. Manuel e no dos seus sucessores, tão alto elevou o nome dos seus sucessores, tão alto elevou o nome dos seus cucoso fazer aqui a enumeração.

em Coimbra, tendo-se deslocado depois para em Coimbra, tendo-se deslocado depois para cuistos a -fim de cursar a Universidade, na chase a deoutorou em leis. Frequentou, cer fill tamente, a côrte, onde é possivel que os serões do paço não lhe desagradassem.

Dotado, porém, dum espírito dado à refleração e para com um acentuado amor ao estudo e para solidão, é de supor que cedo se fartasse D. dou sclima» da côrte de D. Manuel.

O convivio no paço, deu-lhe ensejo para com competições com outros, como tapor en competições com outros, como tapor en competições com outros, como por extra em competições com outros, como tapor esta para en lázido de para poder satisfazer o seu grande desejo.

Sa, occorrida em 1520, deu-lhe eportunidade para poder satisfazer o seu grande desejo: de seu pei, o cônego Conçalo Mendes de Sá, occorrida em 1520, deu-lhe eposita. A morte de seu pei, o cônego Conçalo Mendes de Sá, occorrida em 1520, deu-lhe eposita, onde bura de seu pei, o cônego Conçalo Mendes de Sá, occorrida em 1520, deu-lhe eposita, onde bura de seu pei, o cônego conçalo estados estados e para poder satisfazer o seu grande desejo: de lineatura, dingindo-se, entido, para Itália, onde bura de la se demorou uns cinco ou seis anos, visitando Turim, Roma, Florença e Napoles, a pondo-se em conacto e conhecendo de dingiade o poude relacionar com co mas emi-lidade o poude relacionar com com emi-lidade o poude relacionar com com emi-lidade o poude relacionar com com emi

Sá de Miranda, habituado ao recato dos costumes de Portugal, e gle proprio, austero por natureza, sentitu-se, certamente, chocado ao ver a vida pagã da Itália de então, mas o seu espírito bem formado e forte soube-se pôr à margem dessa vida, para so se declicar às «formas exteriores de arte, com a técnica».

Com a técnica.

Quando em 1526 regressou a Portugal, e partugal e natural que na sua passagem por Expanha, risse conhecto Carrilaso de La Yega um Bocam que tenharam intoduzir o reco, gosto italianca na carte Comezo, errito, a removação literária que formo esta noma mortal na ressas leras. Publicas, pomeiro uma consedia em pona. O sur primeiro uma consedia em pona. O sur animeiros e mais trade em 1528 pui 522 a signalia do Monderia. Na possia anime con consedia em 1528 pui 522 a signalia do Monderia. Na possia anime confidera em 1528 pui 522 a signalia do Monderia. Na possia anime confidera em 1528 pui 522 a signalia do Monderia. Na possia anime confidera em 1528 pui 522 a signalia do Monderia.

os aborrecimentos provocados pela vida da côrte, afastou-se para a sua Quinta Tapada, no Minho, declarando que:

Homem d'um so parecer, D'um so rosto e d'ua fé, D'antes quebrar que torcer, Outra cousa pode ser, Mas de córte homem não é.

Nos últimos tempos da sua vida, diz-nos o seu biógrafo que éle derramava lágrinas «com a mágua do que lhe revelava o espirito dos infortúnios da sua terra». É que, além de tudo o mais, a Sá de Miranda, que na aldeia se retugiara em busca da sua ma aldeia se retugiara em busca da sua ma aldeia se retugiara em busca da sua ma aldeia se retugiara em busca da sua muito amada e rica liberdadea, havia de la 1536, instituindo a inquisição. Em que estado de espírito não teria ele assistido a éste espectáculo que D. Carolina Michaelis mos descreve: «As penitências públicas, promovidas em 1542 em Coimbra, Pôrto e outras terras, pelos novos padres da Companhia, eram as primeiras revistas fúnebres em um hospital de gente enférma. As muvers encastelavam-se rápidamente anunciando a tormenta. Abafava-se; uma apagade e vil tristeza entrou nos ánimoss.

Outros males vieram torturar o espírito de Sá de Miranda: a morte do seu amigo Bernardin Ribeiro, em 1552; a morte de seu filho Conçalo, em Ceuta, trucidado pelos mouros; o falecimento do principe D. João, seu amigo sem quam via a experance de seu sumigo seu amigo se

methores dias para a afligida pátria», e, em 1555, va partir para a viagem derradeira, D. Briolanja de Azevedo, aquela que foi a sua «fiel e boa companheira», e que fez com que éle «comçasse a morrer logo também para todas as cousas do seu góstoa. Finalmente roido de desgostos, faleceu em Maio de 1558.

dendo cartas, elegias, sonetos, canções, etc., e duas comédias em prosa: «Estranjeiros» e vilhalpandos», sairam pela primeira vez a luz em 1595, em edição feita «à vista dum apógrafo tirado directamente dum volume de mão e letra do próprio Mirandas, diz o falecido Prof. Mendes dos Remêdios. As poesias de Sã de Miranda, foram retinidas numa edição monumental pela ilustre professora. Senhora D. Carolina Michaelis de Vasconcelos. São, porêm, dum alto valor as suas scratas», cheias duma sã filosofia e secritas com admirável simplicidade o que fez dizer a Carrett que Sã de Miranda; afilosofiou com as musas e poetisou—com a filosofia».

No humanismo de então, Sá de Miranda procurou e, pode-se dizer que até certo ponto, achou, sum equilibrio-entre a razão díssica e a exigências do sentimento cristão, a A almosfera de Reforma não o consaminou talvez, diz Rodrigues Laba, nes importan-lhe uma atitude severa para form todas as tormas de tales decoção. Entálido passiva pocesias se revela essentras gência do cristão integro, que va formas de cristão integro, que va formas gência do cristão integro, que va formas gência do cristão integro, que va formas gência do cristão integra-se berá de pomeramento, integra-se berá de pomeramento, integra-se berá de pomeramento, integra-se berá sem undo tao pocaça establem a consecuento do cristão integra-se berá sem undo tao pocaça establem a consecuento de cristão integra-se perá sem undo tao pocaça establem a consecuento de cristão de c

ePodendo com sua espada passar. Honra da seus avós, quis sòment petajar com a pena da poesia.»

Catrineta Cortou nas ondas do mar As nervuras do luar. Nau 000 Volta

Partiu a Nau Catrineta Sem ter nada que contar...

E as velas frascas, novinhas Cheias do vento da terra, Levavam a Cruz de Cristo Muito vormelha, a sangrat, Como te fossem facadas No corpo duma mulhes. Cheiraya e casco a resina Do pinheiral de Loiria.

Basilton disc inteless: Quentas basiltas vences II Quentas vences foi resolida-

Extraca tripulação Obara majormente Peje mai fon...

Sopravam trantos dos cáus. Viezam do fundo inferno As tempestadas bustais. andou a Nau Catrinota for abbse as ondes do mer

agors a New Sattinsto ton multo gue conter-

CORDEIRO DE BRITO

de ORLANDO MENDES

RAFAEL apanhou 28 anos de degrêdo. Agora quando é que êle vai voltar? 28 anos caração de vida de uma pessoa. Rafael está morto para os amigos.

Custou para arranjar entrada na sala das audiências. Se não fôsse S'nhô Almeida, o mulato oficial de diligências que lhes deu um banco ao fundo da sala, joão Pintor, Zé Marcelino e o vélho justino não tinham assistido ao julgamento.

Durou muitos dias. Rafael não tem advogado. Gente pobre só confia mesmo na justiça oficial. Mas confia pouco. ¿Se confiasse cegamente, Rafael podia ter apanhado

28 anos?

— Eu vai falar com S'nhô Doutô, Joso.
— Delegado do Minitério público acras.

— Sr. Dr. Juiz! O reiu matou por espiriro de vingança. Quando voltou das minas, não pode ter vertou com a vinterportações, portue o assassino só cometeu o crime depois de a ter abandonado.

Gedas interportações, portue o assassino só cometeu o crime depois de a ter abandonado.

Gedas contrar a mulata e vingar nola a aftonta? O facto de o reiu afirmar que o seu vintem foi casala, não constitue prova e não constitue prova e la cometeu com a vintem foi casal, não constitue pora e não constitue pora e cometido o crime. (Pausa). Éte Tribunal, para fazer justiça, castigando os que se colocam voluntáriamente à margem da lei, não tem senão que condenar o reiu Rafael de se maser ada el lei, não tem senão que condenar o reiu Rafael de san estas. Para que é que ela paraceu na porta e falou para Rafael:

A assistência cochicha, João Pintor baixa a cabeça, abatido. Não, não é assim! Rafael da san estas. Para que é que ela paraceu na porta e falou para Rafael:

— Deixa, sua cabra, gente boa não conhece peste como você!

— Cente boa, um corno como você! Alt Alt.

— Cente boa, um corno como você! Alt Alt.

— Cente boa, um corno como você! Alt Alt.

— A bota golfando sangue, pulmos irremediavelmente afectados. Dois dias de vida. Porque o S'nhô Douto esta a dizer que Rafael queria vingar?

— Tou ver que isto não acaba sem eu ir ali fala para toda a gente saber...

— Tou ver que isto não acaba sem eu ir ali fala para toda a gente saber...

— Tou ver que isto não acaba sem eu ir ali fala para toda a gente saber...

— Tou ver que isto não acaba sem eu ir ali fala mas esta de a ultura pera do Douto de sangue a prova se fax e a justiça se como a do Sr. Dr. Delegado do Ministeiro Publico que a prova se fax e a justiça se como a do Sr. Dr. Delegado do Ministeiro Publico, a a prova se fax e a justiça

## ÁFRICA

Terra ardente dos sóis mortificantes e desta luz alucinante e crua, eu quero possuir-te tôda nua: teu corpo e tua alma tão distantes!....

arrefectantes pares ci pares ci pares ci gotejõe do cam nino, roncos parecen noite d minha

Não só cenários rudes e pujantes nas magas noites em que reina a lua... Esta ansiedade que em meu sangue estua pede a fusão total de dois amantes...

Quero ter-te bem dentro do ideal: Viver em ti as mais remotas Eras, despojadas de todos os mistérios...

Ser tronco da floresta virginal, sentir bater o coração das feras e ter, depois, o sono dos minério

MÁRIO SOARES

gões e a multid deram i um encomundo,

ponente

mação, continui

se contra mim. Simplesmente, desejo, para bem dela, que as acusações feitas aos que es se sentam no banco dos reús, pelo gesto inconsciente e provocado duma hora negra, não es se basciam em simples reflexões fantásticas de quem não rem argumentos a opor à vedadeira razão.

Homem bom! Os negros têm vontade de bater palmas. O Dr. Ramires suspende. Olha a teia. E continua, numa voz mais serena: entre de advogado, poucos casos se me têm apresentado como ésit, em que a flór de Verdade se mostra fo fácilmente posta ao alcance do bom-senso dos julgadores. Eu sentiria êsse gesto como uma afronta à minha decretasse a absolvição do reu Rafael Mualan.

A sua figura veneranda impõe um silêncio em redor, quando se senta, ainda fatigado O luiz encera a audiferica. Amanhá será lida a sentença.

Se passava na sala, levanta-se e sai escoltado.

O luiz encera a audiferica. Amanhá será lida a sentença.

Se passava na sala, levanta-se e sai escoltado.

João Pintor e Zé Marcelino aproximam-se do oficial de diligências:

Apanha, so hido Amedia?

Apanha, so hido Amedia?

Apanha, menino. Tantos como eu tou aquii...

Apanha, menino. Tantos como eu tou aquii...

Apanha, menino. Tantos como eu tou aquii...

O luis rapaz, eu tou com remorsos. Vida má de Angelina começou porque eu quis. se cou pensando que eu vou pagar minhas culpas noutro. Tibunal. Deus é Juiz et de maiso.

O vélho Justino, no dia da sentença diz para João Pintor:

Se con pensando que eu vou pagar minhas culpas noutro Tribunal. Deus é Juiz et de con pagar minhas culpas as de que eu tou arrependido.

Diva rapaz, eu tou com remorsos. Vida má de Angelina começou porque eu quis. con pensando que eu vou pagar minhas culpas para se despedirem do seu amigo, Justino.

Deixa disso, S'hió Justino. Cime é crime. Mas tem gente que eu reu so de que eu rou arrependido advere ir.

Deixa disso, S'hió Justino. Cime é crime. Sabe que eu tou arrependido decenta decenta decenta de con de na decenta de que eu re não fósse vélho assim, eu ia no luga e no luga eu no luga eleccata de con decenta

algo in tem a te que nun — já la rosado». denhosa Sorbonn química.

um moç Grécia à Idade pre-nos O far imagina desperta

desgraça.

Na cadeia, Rafael despede-se dos amigos. Zé Marcelino dix, comovido:

Na cadeia, Rafael tu sabe, nóis somo amigos de criança. Como vai ser agora? A gente nunca mais se vé. Mas sabe, núis somo amigos de criança. Como vai ser agora? A gente justiça. Deus não é branco, não é mulato, não é preto. É pai de branco, é pai de mulato, e pai de preto. Minha vélha queria vir. Mas não aguentava. Ela manda um abraço para fi.

Rafael sucumbe. Abraça os dois amigos e chora convulsivamente. João Pintor aperta uma amáo de gigante que se prepara para fechar. Está na hora. Rafael abraça os dois maigos num abraço que não quere acabar.

Rafael segue para o porão do navio escoltado por uma guarda. João Pintor e Zé maigo serdido para sempre.

Rafael segue para so porão do navio escoltado por uma guarda. João Pintor e Zé o navio a largar, é como se os seus peitos estivessem ainda a apertar o peito de Rafael, eficam ali, os dois, esquecidos, até que o navio não é mais do que um ponto negro, indistinto, na imensidade do azul-verde do mar.

Gonçalves Cotta

Aqui, no axul, mais leve do que o ar, em que de luz sem sombras me sustento, começo a ter saiddades do luar, da côr da terra, do rugir do vento.

Do Não-ser o imortal deslumbramento cansou-me. Sinto a vida em mim pulsar. Tenho nas veias sangue em movimento como onda que após outra entuga o mar.

Estão meus olhos fartos de Infinito! Quero evadir-me, proclamar num grito êste desejo indómito e sam fim

de regressar à vida que eu uivia. às ilusões, às lagrimas de um dia. e novamente ao Nada de onde eu

"TENHO SAÜDADES DA TERRA"

A funçac pren dos principals dos costul homens e que o ve impõe. É, interêsse tando êrre fando êrre fando êrre fando êrre fando er da vida proba e le para isse prepara a meda vida proba e le fasa fiss

(Inédito)

## GASTÃO DA SILVEIRA

A. ROSADO

mistau da Silveira, cujo passamento se do nosso colega O Brado Africano, deixou da no dia 13 de Novembro.
O extinto, que era sobrinho, pela afinidade.

do nosso apreciado colaborador Sr. Dr. Gon-

Casa Pabião

जिल्हा जाक्षाकित्त exclusivamente. Dedica-se artigos de

Prefira a Casa Pabian que além de servir melhor é portuguesa

gósto

de bem

Agentes de fabricantes Fornecedores do Govêrno Comércio geral sepedojej Umitada Emprêsa de Comércio Sul Africana,

Caixa Postal 974
End Taleg: "ECSAL"
Côdigo Bentley's
Telefone 516

LOURENÇO NABQUES
(Africa Orional Portuguesa)

"LUMIAR"

## POEMAS

## 

Toda a poesia autêntica pressinpece o amor das palavras, pem com a sua rigorosa escobia e emprego. Garcia Lorca confessava que, se era poeta pela graça de Deus, também o era pela graça de intenso trabalho. As palavras são o barro do poeta, elas dão corpo ao poeta poeta, elas dão corpo ao poeta poeta, elas dão corpo ao poeta poeta poeta, elas dão corpo ao poeta poeta

do poeta, elas dão corpo ao poeta, elas dão corpo ao poeta, elas dão corpo ao poema, ao tempo que pelo esfido altrema, ao individualidade do autor.

Alguém me disse da poesia de Fernando Couto ser rebuscada, construida, visivelmente engendrada, E-o de facto, é-o como o são ou foram os poemas de Régio, Torga, Pessoa e do malogrado Reinaldo Ferreira, que não conheci minguém mais assombrado pelo fantasma que este discípulo du insalisfação. Nem sempre o que não sasombridade de processos e também não é verdade que um tipo de linguagem densa se antagoniza por definição a um conceito de beleza formal. A simplicidade airosa e moderna con que foi construido o Palácio da Alvorada em Brasília confere-lhe beleza, o que não se opõe ao facto de considerantos também bela—e como o el-a a catechal de Reims.

Els a beleza que encontro nos versos de Fernando Couto, a nobreza hierática e profunda das versos de Fernando Couto, a nobreza hierática e profunda das verhas catedrais, a sombria ansistia das naves húmidas e

mgústia das naves húmidas e 1 suave esperança, a ténue es-

mos recoraa um nercuumo—
embora mais moderno, mais
maleável — na seriedade dos
sentimentos que expressa, ele
possui além de tudo essa outra
qualidade fundamental da poesia: Ser do seu tempo, ser
terrivelmente deste nosso tempo tão carregado de incertezas
e tão próximo das certezas.
Toda a sua poesia exprime o
jogo da sombra e luz que é a
turde caindo no restrito mundo
que habitamos, a tarde de um
mundo que morre para renasperança que uma luz de vitral coa até nós.

E se Couto por momentos nos recorda um Herculano— embora mais moderno, mais maleável— na seriedade dos continuados.

Grisalhos são os panoramas em torno/e esperamos contudo as infalíveis andorinhas, / mas esperamo-las lücidamente cônscios das nossas limitações e das nossas grandezas, pois que somos da raça dos velhos castanheiros / — os de cerne todo carcomido —/parecidos inúteis parecidos mortos / mas dando os seus frutos no devido tempo para mal dos mandarins que tudo ignoram dos homens que

morreram afogados.

No fundo desta linguagem
de escuro metal vive um como

que lirismo envergonhado que vem à tona num ou outro poema e rescende ao amargo aroma das violetas pisadas.

«Poemas junto à fronteira» tem o condão de nos revelar em livro de estreia, não só um poeta de real mérito, mas também uma das mais originais vozes de poesia moçambicana, que apesar do pessoalismo sa-be dizer-nos que não faz ninho a cobardia nos jovens corações.

RUI KNOPFLI

## 人の田の日

# Outro poema para Niss Sheilla

ou vestida de lua, sempre o sentido do poema em ti se perdeu pois o símbolo desumano que te quis pura em ti o fim desvaneceu.

O resto? Sorrisos estudados ao espelho, meneur de ancas, crises cíclicas,

o sortilégio miúdo de rendas e roupas de baixo, ah! e a máquina de escrever

a apagar na memória o leque e o sinalzinho postiço, doutrora.

Bicicletas rodam sobre nuvens de fumo, entre graças americanas de Bob Hope, Cem cavalos a cem à hora atropelam nas estradas do mundo, e tu sorrindo.

todos os dias, pobres diabos como eu, e tu mascando chielet.

que agita lenços nas ramarias. O momento é adverso mas cheio de ti: máquinas muitas retalham de ruídos a hora do crepúsculo. Escuta. Vem no vento um arrepio

scimo em descobrir tristeza em teus olhos... eu, impenitentemente lírico,

cer outro;

Recordo-me que quando nos últimos anos do liceu discutia com outros amigos interessados pelos problemas da cultura a viabilidade de expressões e fórmulas artísticas moçambicanas, nos referiamos amiúde à tentativa de certo modo lograda por Orlando Mendes, com as suas «Trajectórias» publicadas em 1940.

des é fluente e fácil, no que o termo confere de sabor espontáneo à linguagem utilizada, sendo também ao mesmo tempo uma poesia que não luta, não brilha, nem confere ao autor uma individualidade característica. O seu tom é melancólico, humilde e de sabor quase feminino: O meu canto humilde e celul r que é devido a uma vida rea é n que se tropeça e tropeça não se hácde cantar. Eis aqui uma poesia que se afirma para os homens, suas lutas e suas másoas, vem brandamente até aos homens e aí se queda por perto, incapaz de tomar partido, ressoando uma música interiorista, como que temendo fazer-se ouvir.

Em «Clima» há todavia poemas, belos poemas, onde um real quotidiano que conhecemos e não adivinha-

formulei, lembro que eles se aferem à promissora estreia de «Trajectórias», que como todas as estreias promissoras impôs desde logo ao autor obrigações que, tantos anos volvidos, não vemos confirmar com a altura e a maturação desejadas.

Apesar das estrições que lhe fazemos, «C ria» é um livro cuja leitura e omendamos a todos quantos se interessam e falam na de sa e criação duma cultura riogambicana, SO

e falam na de sa e criação duma cultura noçambicana, pois ele ajuda a tornar menos arido o quase deserto das nossas manifestações literárias.

Sobre

|2| ==

Se em realidade uma ex-pressão artística moçambicana pressupõe o negro desempe-nhando um panel activo e até preponderante i so não exclui a participação de europeu, na medida em que ela reflecte o choque de duas mentalidades, duas atitudes e as contradições que lhe são inerentes. Este é ainda, creio, o melhor aspecto do livro que Orlando Mendes deu à estampa após vinte lon-gos anos de silêncio, aspecto que aliás já se firmava em «Trajectórias». A poesia de Orlando Men-

mos poético, se transfigura e cristaliza com autêntica emoção, como é o caso, entre outros, de Para a Negra Velha,
Do Arquivo do Amanuense e Carta do Capataz da Estrada
95. Para além de tudo isso o livro ressente-se fundamentalmente da mescle a influências que o carregan e nele se crucam—a poesia po Novo Cancioneiro, o moasrnismo brasileiro e os cabayerdeanos da Clatidade e Certeza, sobretudo
— submergindo e ocultando, negando mesmo, uma verdadeira individualidade ao poeta, que tropeca não raro em eve pressões e novidades que o eram há vinte anos.

Ao leitor desprevenido que possa tomar como demasiado que tropeça não raro em ex-pressões e novidades que o

s considerandos que lembro que eles se

Desde os primórdios da nossa nacionalidade que as feiras desempenham importante papel na estrutura económico-social da nossa sociedade.

da realização de feiras

as vantagens

nossa sociedade.

Os nossos primeiros reis, no período de ocupação e povoamento dos territórios que iam sendo a pouco e pouco acrescentados ao primitivo território do Condado Portucalense, recorreram largamente a elas, com a finalidade de fomentar e cimentar a ocupação necessária, procurando por meio da sua instituição chamar às povoações ou locais onde eram criadas, populações que se estabelecessem definitivamente e ocupassem e povoassem as terras. Para isso, a cada feira, eram dados por provisão régia certos e determinados privilêgios e isenções, certas facilidades que outra coisa não visavam além da fixação de colonos e criação de novos povoamentos, ao mesmo tempo que indirectamente desenvolviam e fomentavam a agricultura.

Desenvolveram-se e prosperaram paralelamente com as corporações administrativas e autarquias e continuam na actualidade a ser alavanca do progresso e desenvolvimento dos territórios de Portugal metropolitano.

No ultramar português, em tempos recuados, existiram igualmente feiras com carácter permanente ou temporário, onde os pioneiros da nossa ocupação exerciam o comércio com os nativos e que ao mesmo tempo representaram importantes bases no reconhecimento, penetração e ocupação dos territórios africanos, desde o Atlântico ao Índico.

Quando Livingston atravessou a África, encontrou provas insofismáveis de que os nossos pombeiros já havíam, há muito, devassado essas plagas inóspitas, levando aos nativos os primeiros contactos com a civilização e as vantagens do comércio europeu. Ainda hoje em Moçambique se encontra na tradição dos nati-

vos memória dessas feiras. Em Manica e Sofala certos locais e povoações são conhe-

cidos por «feira».

Assim no litoral de Sofala a povoação de Barada é conhecida entre os indigenas pelo nome de «feira», outro tanto sucedendo à Grudja e a outros locais ao longo do Búzi onde se praticava antigamente o comércio do ouro e do marfim.

Do mesmo modo, ao longo do Zambeze, a antiga vila de Sena, e as povoações de Bandar, Chiramba e Chicoa são nomeadas localmente entre os indígenas da região pela designação de «feira» que juntamente com a antiga povoação portuguesa que se situa junto da foz do Aruângua e que ainda conserva o nome de «Feira», foram as etapas da penetração dos portugueses no reino

do Monomotapa.

Das feiras cujo carácter era inicialmente muito precário como elemento de ocupação passou-se à feitoria e dai ao estabelecimento permanente da autoridade e soberania portuguesas através de contratos e tratados entre os nossos e os potentados indígenas.

As feiras em Moçambique na actualidade perderam a sua

feição primitiva.

Existem ainda arremedos de feiras nos mercados de algodão, atroz e nas feiras de gado mas já não com o carácter que antiga-

Julgamos no entanto que esta tradicional instituição deveria ser ressuscitada pela importância que tem para o contacto íntimo e livre entre brancos e negros e pelo papel que pode desempenhar no nascimento de novos e mais densos núcleos populacionais, podendo até contribuir, em muito, para a agregação e aglutinação de povoamentos indigenas actualmente com carácter largamente esparso em certas zonas de Moçambique.

Como elemento de progresso agro-pecuário e industrial, como alavanca fomentadora de artesanato entre os indigenas, a instituição de feiras com carácter permanente, em dias certos do calendário e em locais devidamente seleccionados, só poderia trazer vantagens, mesmo para o comércio sedentário estabelecido nas abanandas manandas començãos comercias.

chamadas povoações comerciais.

Na Metrópole, por ocasião de certas feiras anuais realizam-se certames, exposições, concursos, que, além de concorrerem para o fomento das regiões onde são efectuados, são locais onde se faz propaganda das indústrias, da agricultura e da pecuária de regiões mais distantes.

"ИНКИЦИЛХЯ<sub>НИЙ</sub>

Julgamos que seria altura de instituir em Moçambique, com mesma feição com que são realizadas na Metrópole, grandas

(Continua na página 13)

Carbonato e Bicarbonato de Sódio e outros produtos "SOLVAY" Soda Cáustica

LDA. TRANS-CONTINENTAL,

CX. POSTAL, 49 — PRÉDIO SANTOS GIL, 6.º N.º 8 — TELEF., 2614

FONSECA AMARAL

## «Casulo» crítico Resposta

Ao ler em «A Voz de Moçambir que», uma «crítica» de Rui Knopfil ao meu liyro de poesia «Clima», imediatamente me recordei de uma entrevista concedida, em Novembro último, ao suplemento «Vida Literrária» do «Diário de Lisboa», pelo crítico de poesia do «Diário Popular», João Palma Ferreira. A certa altura, o entrevistado, depois de se referir aos casulos literários («os poetas constantes frequentadores de grupos e terúlias»), diz: «alguns... irritam-se e logo, furio-samente, organizam tremendos manifestos se o crítico não diz deles, ou de outros convivas da sua meradonale, organizam tremendos manifestos se o crítico não diz deles, ou de outros convivas da sua meradonda». E conclui: «Suponho que num meio de casulos literários não é difícil ser crítico; e impossível, a não ser que se tome a atitude mais inteligente: deixar que os casulos sequem e o bicho da seda se transforme em borboleta e aguardar que o acaso faça com que alguma ave de capocira na nossa literatura...».

Ora, concordei e concordo com Palma Ferreira e nunca pensei que teria alguma vez de infringir a disciplina desta concordância, respondendo públicamente a uma crítica a um livro meu. Mas sucede que podem os casulos rietrários itica a um livro meu. Mas sucede que podem os casulos rietrários e melhor seria também esperar que o bicho da seda se transformasse em casulos críticos» literários e melhor seria também esperar que o bicho da seda se transformasse em borboleta para se aplicar as regras de uma boa esperar que o bicho da seda se transformasse em borboleta para se aplicar as regras de uma boa esperar que o bicho da seda se transformasse em borboleta para se aplicar as regras de uma boa esperar que o bicho de seda se transformasse em borboleta para se aplicar as regras de uma boa esperar que o bicho de seda se transformas em borboleta para se sentou à mesa de grupos ou eretridios» — resposta que elucide elucide elucides. — resposta que elucides publica. Come du esta es esentou da mesa de grupos ou eretridios.

Começo por dizer a R. K. que «Trajectórias» foi um livro de estilo pobre e baixo nível temático que nada tinham de promissor, um livro que, de modo algum, poderia justificar a sua afirmação de que "khá um melhor aspecto de «Clima» que já se firmava em Trajectórias», com base nestas considerações que tão confusamente teceu: «Se em realidade uma expressão artística moçambicana pressupõe o negro desempenhando um papel activo e até preponderante, isso não exclui a participação do curopeu, na medida em que ele reflecte o choque de duas mentalidades, duas atitudes e as contradições que lhe são inerentes». Note que em Trajectórias haviessão africana (ou moçambicana) e nada mais que situasse o seu autor em África. Quanto à sua estreia de Trajectórias como todas as estreias promissoras impôs

desde logo ao autor obrigações que, tantos anos volvidos, não vemos confirmar com a altura e a matura- ção desejadas», o que poderia ter interesse seria provar que «Clima» não tem altura e maturação, desejadas ou não pelo crítico. Mas sejadas ou não pelo crítico. Mas sestas referências, buscadas à memória da adolescência, serviram a intenção de R. K. de aludir a «vinte longos anos de silêncio» do autor de «Clima». Deve saber, R. K. (já que vestiu a pele de «crítico») que tesses 20 anos não foram de absoluto ou ininterrupto silêncio, pois entretanto alguns poemas foram sendo publicados em «Mundo Literário» e «Seara Nova» (notas críticas publicadas no «Notícias» acerca de «5 Poesias do Mar Índico»—«Seara Nova»—vieram a originar uma longa e bem conhecida polémica sobre cultura moçambicana); e outros em publicações locais, provenientes estes últimos de uma colecção (premida (bem ou mál)) em conterso literário (bom ou mál). Estes estes últimos em «Clima» «Anúncio da hora» foi dito ao microfone do Rádio Clube de Moçambique, creio que em 1953, c «Bom dial» foi gpublicado no «Noticias» talvez a pouco depois.

pouco depois.

Diz R. K. que «o livro ressente-se fundamentalmente da mescla de influências que o catregam e nele se cruzam—a poesia do Novo Cancioneiro, o modernismo brasileiro e os caboverdeanos de Claridade e Certeza, sobretudo—submergindo e ocultando, negando mesmo, uma verdadeira individualidade ao poeta».

É provável que tenha lido alguna poesia filiada no Novo Cancioneiro. Devo ter lido uma ou outra produção de modernistas brasileiros. Nunca li Claridade ou Certeza e de poetas caboverdeanos sòmente li um ou outro poema disperso em jornais ou revistas e uma Antologia (Poesia de Cabo Verde) organizada por José Osório de Oliveira e que agora fui relet para verificar se os poetas nela incluidos me teriam realmente influenciado. Do poema Mamãe, de Baltazar Lopes, me veio com certeza a sugestão da expressão Mãe-Terra (e não Mamãe-Terra, usada por B. L.) que aparece com frequência em «Clima». Nos últimos versos do meu poema «Carta aberta» são invocados os poetas caboverdeanos Baltazar Lopes e Nuno Miranda. Uma sugestão e uma invocação. Não vejo outra relação da minha poesia com a caboverdeana. R. K. está no seu pleno direito de duvidar. Mas afirmar a existência de influências (as indicadas e outras) até ao ponto grave de negarem individualidade ao poeta e não documentar essa existência com a mais pequena prova.

R. K. terá que provar que essas influências existem, demonstrar de que poemas para que poemas se exerceram, pelo menos mostrando a evidência da acusação de influências que a «Seara Nova» fez ao seu livro «O pais dos outros». Diz a crítica da «Seara Nova» a esse livro de Rui Knopfil: «foi na poesia brasileira e no «Novo Cancioneiro» que o poeta encontrou certamente os elementos com que foijou este seu estilo...» E cita os poetas que exerceram as influências que e curiosa esta coincidencia de R. V. vir acusarme de ter recebido influências «do poeta influenciado. E agora, não acham que e curiosa esta coincidencia de R. V. vir acusarme de ter recebido influências «do Novo Cancioneiro» e de que foi antes acusado por uma crítica responsável de receber influências «do Novo Cancioneiro» y Não parece mesmo efeito de uma difícil digestão para que não lutr, não brilha, nem confere de sabor espontânco à linguagem utilizada, sendo também ao mesmo tempo uma poesia que, para assindur a má redacção que, alías, se repete noutros passos da suu prosa). Que entendería R. K. por uma poesia que luta, que brilha, nem conferça que não entor de respeta o extincos que, alías, se repete noutros passos da suu prosa). Que entendería R. K. por uma poesia que luta que brilha, nem conferção que, alías, se repete noutros passos da suu prosa). Que entendería R. K. por uma poesia que luta que luta que luta que luta que la calorosa, afirmação este este livro não vive de restrições humanas; poeta e vivo, sugestão calorosa, afirmação sincera, de luma cultura, assim ele nos desvenda os mistos caminhos de uma cultura, assim ele nos espegifico mo espaço peculiar; um documento de valor assim ele nos desvenda os meus poemas lorosa, apelo às fontes da vida, valor sociológico, pelo que nos revela da paisagem humana de Moçambi-que». Inquistação sincera, apelo às fontes da vida, valor sociológico, pelo que não quis descobri-las e electro de poeta de voz de estrado e de poeta de voz de estrado e de poeta de voz de estrado e de poeta e securio de e de poeta e

(Continua na página 10)

A GELEIRA PREFERIDA PELA DONA DE CASA

UM LUGAR PARA CADA COISA

EFUNCIONA COM A EFICIÊNCIA OE TUDO QUE TRAZ A MARCA G F. C ÓPTIMA CÂMARA DE CONGELAÇÃO

Em exposição no Salão dos Agentes : LOJAS N.ºº 1.3 PRÉDIO "LUSITANA"

TELEFONES, 6307 E 91017

1.08 MARQUES CAIXA POSTAL. URENÇO

# A NOSSA PECUÁRIA

Reportando-nos aos três últimos arrolamentos anuais, que foram divulgados, verificámos que o armentio bovino do distrito de Lourenço Marques cresceu na seguinte porporção:

lsto quer dizer que de 1956 para 1957 houve um aumento de 4,4 % e de 1957 para 1958 de 7,5 %.
Particularizando ainda estes aumentos quer pelo gado pertencente a criadores civilizados, quer de indígenas, há a notar:

1956 — De civilizados 66.234 bovinos; de indígenas 126.348 1957 — " " (8.956 »; " " " 132.235 1958 — " " 73.386 »; " " " 142.918

Assim, houve de 1956 para 1957 um acréscimo de 4,1 %, nas mana-das dos criadores civilizados e de 4,6 %, nas dos indígenas; de 1957 para 1958 nas dos civilizados 6,4 %, e nas dos indígenas 8 %. E visto que estamos tratando dum dos aspectos muito em foco da nossa pecuária, sua evolução quantitativa, pensamos que não será des-cabido considerar também aqui a evolução sofrida pela núcleo de Gaza que pelas suas estreitas afinidades com o de Lourenço Marques cons-titui com ele um só núcleo e o de maior importância da Província. No distrito de Gaza o armentio bovino teve a seguinte evolução:

1956 — 343,703 cabeças — De civilizados 75,900; de indígenas 1957 — 367,998 " " " 78,171; " " " " 1958 — 402,321 " " " " " 84,396; " " "

Deduzindo as percentagens houve:

-- De 1956 para 1957 -- 2,9 % nas manadas dos criadores civilizados e 8,2 % nas dos indígenas.

-- De 1957 para 1958 - 7,9 % nas dos civilizados e 9,9 % nas dos

indígenas.

Desenos no artigo anterior que a nossa pecuária a sul do rio Limpopo havia atingido uma fase que obrigava a uma revisão das directrizes que a têm norteado.

Pelos números que temos vindo anotando isso já pode ser verificado mas como podemos ser ainda mais elucidativos não queremos perder o ensejo que se nos apresenta.

Está para breve a publicação dum estudo de real merecimento da autoria do Dr. Armando Rosinha intitulado «Inquérito à evolução sofrida durante um período de 10 anos, pelos núcleos de gado bovino a sul do rio Limpopo» e que abrange o período decorrido entre 1948 e 1957, do qual extraímos:

## MANADA PERTENCENTE A CRIADORES INDÍGENAS

| Canicado   |       |    |     | 0   | 071 75    | 0.100  | 40 202              |   | 10 011  |  |
|------------|-------|----|-----|-----|-----------|--------|---------------------|---|---------|--|
| Complete   | :     | :  |     | 2   | 200.10    | Dill d | 40.202              | - | 0.00.01 |  |
| Chibuto    | :     | :  | :   | ~   | 30.774    | •      | 34.758              | 1 | 3.984   |  |
| Massingir  | :     | :  | :   | 2   | 15.952    | *      | 24.501              | + | 8.549   |  |
| Uanetze    | :     | :  | :   | 9   | 26.041    | 2      | 34.560              | + | 8.519   |  |
| Magude     | :     | :  | :   | 2   | 33.234    | *      | 38.005              | + | 4.771   |  |
|            | hane  | :  | :   | 2   | 28.248    | 2      | 41.207              | + | 12.959  |  |
| Moamba     | :     | :  | :   | =   | 9.927     |        | 12.404              | + | 2.477   |  |
| Catuane    | :     | :  | :   | 2   | 4.005     | •      | 5.168               | + | 1.163   |  |
| Marracuer  | c     |    | :   | =   | 5.816     | *      | 8.082               | + | 2.266   |  |
| Bela Vista | :     | :  | :   | 00  | 13.201    | 2      | 25.697              | + | 12,496  |  |
| Namaacha   | į     | :  | ÷   | =   | 9.291     | 2      | 15.252              | + | 5.961   |  |
|            | Áreas | em | dne | Se  | verificou |        | diminuição:         |   |         |  |
| Macia      | :     | :  | ÷   | cle | 8.563     | Dara   | de 8.563 para 7.013 | 1 | 1 550   |  |

de 14.784 para 14.674 » 9.952 » 9.174 » 2.143 » 2.698 Vila de João Belo ... Chinhanguanine ... Goba ... ...

MANADA PERTENCENTE A CRIADORES EUROPEUS

Chibuto
Massingir
Macia
Uanetze
Magude
Moamba
Chinhanguanine
Goba
Marracuene
Marracuene
Bela Vista
Namaacha

de 10.649 para 6.400 — 9.561 » 7.364 — 2.773 » 1.288 — Caniçado Vila de João Belo Chalacuane

Areas

... de 3.119 para 3.043 verificou estacionamento: Matunganhana Manhiça

Resta-nos agora, para o que pretendemos, examinar a evolução do núcleo de bovinos a sul do Limpopo sob o ponto de vista qualitativo tão ou mais importante que o que vimos descrevendo.

Com elementos fornecidos pelo Matadouro Municipal de Lourenço Marques o Dr. Rogério Ruiz, nim estudo que lastimamos imenso não vir a lume, verificou que durante o decénio terminado om 1958 o rendirmento médio de um bovino melhorou de 16 quilogramas.

## para uma política de investimentos em Moçambique Apontamentos

(Continuação da página 4)

- obrigatório Reinvestimento
- Participação compulsiva com
  - à utilização estrangeiro; Restrições
- g) Restrições à posse da terra de explorações mineiras.

Juntaremos a estes as peias bu-cráticas levantadas tantas vezes

mistas trangeiro serve de activador, des-pertando e decidindo os capitais nacionais. Defendemos neste caso porções os capitais nacionais e es-trangeiros. Entre as duas espécies de invespelas instituições estatais. Muitas vezes o investimento constituição de empresas ide entram em determinada entram em

timentos, apoiados nos capitais es-trangeiros, julgamos ser preferível, embora tenha os seus perigos (ocu-pação por entidades estrangeiras de posições económicas estratégi-cas), a entrada do investimento directo, ao recurso aos emprésti-mos feitos às instituições de crédito estrangeiras, pelo facto do capita-lista estrangeiro pretender por tolista estrangeiro pretender por to-dos os meios empregar de forma mais produtiva os recursos de que dispõe, trazendo-nos toda a sua experiência administrativa e técni-ca tão necessária numa economia formação.

Com este pequeno artigo, abor-damos duma maneira geral as prin-cipais fontes de investimentos, que

Ainda dentro dos capitais nacio-nais, poderemos ir buscar disponi-bilidades a: Capitais nacionaisCapitais estrangeirosCapitais mistos

investimentos directamente realiza-dos pelos particulares;

constituições podem e devem constituir uma das fontes de financiamento mais importantes, tornando-se necessário actuar de modo a que os Bancos encontrem incentivos para tal); A utilização dos Bancos Co-merciais (os avultados lucros des-tas instituições podem e devem

—O recurso a instituições ban-cárias especializadas públicas ou privadas (exemplo recente e frisan-te, o «Banco de Fomento Nacional»);

sessão de empréstimos por instituições diversas, tais como Companhias de Seguros, Caixas de Crédito, etc.;

presas (este deve ser fomentado com todo o interesse) pois em virtude de incidir numa organização já estruturada e de ter sido objecto de um estudo técnico porventura mais conhecedor e preciso, tem, em princípio, maiores probabilidades - Auto-financiamento princípio, n de resultar.

vemos para este nosso artigo alguns conceitos — «que na actual estrutura da economia portuguesa só à custa de abaixamento dos níveis de vida das classes de rendimentos médios e inferiores será possível obter o financiamento interno necessário para a realização de uma intensa industrialização». Cremos no entanto, e secundando a opinião dos autores de um interessante artigo da revista dos estudantes do I.S.C.E.F., «Económica Lusitânia», donde transcre-

Julgamos pois que o recurso ao crédito externo será quase indispensável para activarmos o nosso processo de desenvolvimento económico.

CORTINAS

(Continuação da página 6)

## **CIRSC**

Omelhor que existe no mercado

C. Postal, 1557 1- Telef. 5658 Sociedade Velosas, Lda.

Diz ainda R. K.: «O seu tom é melancólico, humilde e de sabor quase feminino: O meu canto humilde e celular que é devido a uma vida real que se tropeça e tropeçando se há-de cantar». Em primeiro lugar, escusava de alterar aquilo que eu escrevi e foi: A todos, amigos, vos escrevo / Nesta mensagem sem endereço / O meu canto humilde e celular / Um pouco do todo que me devo / A vida real em que tropeço / E tropeçando hei-de cantar. Hú uma certa diferença de sentido entre dizer como eu que o meu canto humilde e celular é um pouco do todo que me devo à vida real e entender como eu que o meu canto humilde e celular é um pouco do todo que me devo à vida real e entender como ilantar é um pouco do todo que me cional, a sua deturpação? Ou desculdar é um pouco do todo que me cional, a sua deturpação? Ou desculdada? Em que mem se julgou com idoneidade crítica.

Foi R. K. infeliz recorrendo ao poema «Mensagem» para afirmar que «o tom melancólico, humilde e de sabor quase femínino», pois é talvez o poema de «Clima» onde mais se evidencia uma adesão a compromissos de solidaricadade «de homem para thomem». Dizer que «o tom do livro é humilde», representante se o tom do livro é humilde» porque num verso daquele poema ser fala de «cunto humilde». representa pelo menos uma implicação tendenciosa. Se R. K. tivesse um mínimo de senso judicativo, verificaria que esse «canto humilda" le solidaricidade. que não poderia nem deveria ser altiva, aos homens de luta frustrada dos princiros ou perto / Vos impede com choros ou multas / De ir além de vós e dos portais. O sentimento de tria. Cantar a com os oprimidos mais restra ser válido e útil. Cantar a tranga e tranga e

## TINTAS

Lourenço Marques

MÃO.DE.OBRA E MATERIAIS ECONOMIZAM

DA FÁBRICA DELEGAÇÃO

TELEF. 91145 — C. POSTAL, 1917 AVENIDA 24 DE JULHO, 157 LOURENÇO MARQUES

## GALERIA

Móveis e artigos de decoração A melhor organização da Província para

Cantur a vida real, mesmo que nesta se tropece e se não possa ir mais adiante, para enviar aos outros testemunhos de comunhão, é, embora o não veja R. K., tomar partido e tomar parte numa luta. O que é preciso é ter coragem para

**LOURENÇO MARQUES** Caixa Postal, 648

V Z

QUELIMANE Caixa Postal, 252

## DARACLOR

n novo antimalárico dos Laboratórios BURROUGHS & WELLCOME Um

confessar que a vida real nos faz tropeçar e que, apesar disso, não nos esquecemos de que nos devemos a outros. Quanto a ter descoberto «sabor feminino» em «Clima», através de 4 ou 5 versos de um poema, que o público avalie a sua leviandade. E, a propósito, é curioso que R. K. tenha usado uma frase tão idêntica à que um crítico local empregou ao referirse à doçura da expressão da poesia de «Clima». Silva Gonçalves («Diário», 22-12-59) dizia que «Orlando Mendes, sente-se pelo tom com que escreve, é artista de feminial delicadeza». R. K. diz que «o tom é de sabor quase feminino». Então nem aqui conseguiu ser original e mostrar uma «individualidade»? Resposta a um «casulo» crítico

ser originat e mostra como vidualidade»?

E já agora, como pode conciliar as suas opiniões de que a minha poesta «se afirma para os homons, suas lutas e suas máguas» e é «incapar de tomar partido»? Como é que «3 poemas, entre outros», «onde um real cotidiano se transfigura e eristaliza com autêntica emoção» podem ser «belos» até ao ponto de «só por si justificarem o livro» de um autor cuja poesta não brilha nem lhe confere uma individualitade característica?

Diz mais R. K. que «o autor de «Clima» tropeça não raro em expressões e novidades que o cram há vinte anos». Deixe-se também de tropeçar e documente o público que pagou o jornal onde escreveu e tem o direito de conhecer o «fundamento» dos seus parceceres arremessados com o à vontade de quem conclui uma análise indiscutivelmente justificada. Mas tal sub-

ninguém.

A sua reconnendação do meu livoro aos leitores do jornal, está deslocada: é preciso possuir alguma autoridade para a fazer num órgão de Imprensa.

Terminando, vejo-me obrigado a perguntar: porquê, afinal, a animosidade do poeta Ruí Knopfli contra o poeta Orlando Mendes? Será que pode causar mal-estar a alguém, o facto de O. M., precisamene dentro do período dos tais vinte longos anos de silêncio proclamados por R. K., ter sido considerado «uma das mais genuinas vozes da poesia moçambicana» e so primeiro poeta adulto de Mocambiones?

ORLANDO MENDES

## Operários Sop Flor

FARIA & COSTA, LDA. LOURENÇO MARQUES Avenida 24 de Julho N.º 246

COMPLETO SORTIDO DE MERCEARIA FINA SECÇÃO DE FRESCOS RÁDIOS "PHILIPS" "ELECTROLUX" MÁQUINAS GELEIRAS

"SINGER" 0 Z œ

CLORINADOR HABITAÇÕES DO MATO **ADMINISTRAÇÕES** BRIGADAS MISSÕES

> mas geleira como a LEONARD Pode V. Exa. correr e saltar,

nunca há-de encontrar.

**LAYTON**" 0

é uma garantia completa

Sódio e outros produtos Soda Caustica, Carbonato e Bicar-, > > 05, bonato de

DISTRIBUIDORES:

OUSA & ANTONES,

ARAUJO, 24

RUA

PEDIDOS À

ontinental 

Para purificação absoluta da água

SURECLOR

Caixa Postal, 49 Telefone, 2614

9 A Voz de Moçambique

Agradecentos citarem «A Voz de Moçambique», ao dirigirem-se aos nossos anunciantes.

# INSTAVEL

# (O Poeta Orlando Mendes e a critica)

«Ne vouloir être ni conseillé ni corrigé sur son ouvrage est un pédantisme. «Il faut qu'un auteur reçoive avec une égale modestie les eloges et la critique que l'on fait de ses ouvrages».

LA BRÜYERE «Les Caractères»)

Entendeu o Poeta Orlando Mendes que devia endereçar-me alguns reparos suscitados pela despretenciosa nota crítica que, a propósito do seu livro «Clima», publiquei no n.º 3 deste jornal.

Em si, o gesto do Poeta é insólito e pouco de acordo com a ética da vida literária. Mal estava a crítica e os que a exercem, se todos os pequenos génios caseiros, com livro publicado, desatassem a revidar-lhe as opiniões.

Todavia procurei justificar ainda o Poeta Orlando Mendes pensando que ele poderia ter observações justas e serenas a fazer-me, dúvidas talvez legítimas a formular-me, quiçá necessidade de qualquer são e proveitoso esclarecimento. Se as tinha, perderam-se necessàriamente no emaranhado virulento da despropositada e injustificável catilinária com que procurou enodosa-me.

Qualquer possibilidade de diálogo logo se nos afigura inviável.
Pelo título da carta — Rezposta a
um «casulo» critico—imediatamente se vé o que falta ao Poeta. Sim,
o dr. Orlando Mendes — licenciado
em Ciências Biológicas pela faculdade de Colimbra, micologista dos
Serviços de Agricultura e prémio
«Fialho de Almeida», — logo demonstra que há certas coisas que la
su Universidades não ensinam, não se
adquirem nos cargos publicos,
nem se obtêm através dos prémios
literários.
E ut faço questão de serenidade,
de equilíbrio. Terei de sê-lo ainda
e contra quem procurou a todo o
transe enxovalhar-me insultandomesmo quando da minha isenção,
portanto da minha honestidade?
Ninguém gosta de ser enxovalhado, e muito menos em público,
mesmo quando da minha isenção,
portanto da minha honestidade?
Ninguém gosta de ser enxovalhado, e muito menos em público,
mesmo quando da minha isenção,
portanto da minha bonestidade?
Ninguém gosta de ser enxovalhado, e muito menos em público,
mesmo quando da minha isenção,
portanto da minha senção,
portanto da minha pensamento quer
e admirou em Orlando Mendes,
não só o Poeta notável, como tambicanas. Pensamento que, na referida nota crítica, se confessa apenas decepcionado ante a qualidades
do Poeta, pensamento que, na referida nota crítica, se confessa apenas decepcionado ante a qualidade es
supôs àquem das possibilidades
do ou considerandos de ordem pessoal, pois que só conhece os homens na medida em que estes se
relacionam com as Obras. Esta é,
em resumo, a verdadeira essencia
do que escrevi.

Acontecerá que a minha não
adesão ao espírito duma obra, quer por inconsiderandos de ordem pespor deficiência minha, justifique
uma depredação de tal natureza?
Porqué então o intempestivo, bilioso ataque que me durisu Orlando Mendes? A resposta a estas perguntas deve escrevi do que escrevi do

que são visiveis e nítidos os traços avantajados de megalomania e parantoja que inçam a diatribe do Poeta.

Cada passo da sua prosa traduz in ma propósito de ferir e o ciender que vão buscar justifica-ção, não só à minha inabilidade crítica, como a uma suposta animosidade du minha atitude, animosidade que, como é óbvio, só existe no espíticio doente de O. M. so Começou o men interlocutor p. M. so contar, em segunda mão, a pequenda misor a tras de berliques e berloques livantes de favorável, dirigindo a esta internendos manifestos. É este poer contar, em segunda mão, a pequenda miso e favorável, dirigindo a esta internendos manifestos. É este poer contar, em segunda mão, a pequenda miso e favorável, dirigindo a esta internendos manifestos. É este poer que artes de berliques e berloques livantes de favorável, dirigindo a esta internendos manifestos. É este poer contar, as ser o «casulo», pois ser de o organizando furiosamente inão erítica, esse. poeta só poeta incuba-ção abortara amortalhado no casulo, com «Clima». Poderíamos dizê-lo, mas isso significaria utili- zar processos que são caros a O. M., que não a mim.

O Poeta Orlando Mendes jul- gou-e mercedor de mais—muito amás isso significaria utili- zar processos que esta carapuça ajusta perfeitamente.

O Poeta Orlando Mendes jul- gou-e mercedor de mais mortalidade literárias e pois, sembora a contragosto, necessária mais grandeza que ele se arroga.

O Poeta Orlando Mendes jul- gou-e mercedor de mais responsável o que esesar as coisas literárias e pois, sembora a contragosto, necessária mente limitado, não permitindo tigrandes voos, que prejudicariam a nicusão de outras matérias. Mes mente limitado, não perpudicariam a nicusão de outras matérias de especialidade dedicam extensas críticas às obras que visam. Ainda há bem pouco tempo a de Garas de la listas e Homens de Letras do Poera Orlando do que «A Voz de Moçambique».

— pela pena do seu crítico de poer mesmo tempo, a um punhado de ou evaludo de pouca de certamente muito menos espaço do que aque en consagrei e

Ora eu devo dizer que não invejo a glória e a grandeza de ninguém verdadeiramente grande, mutio menos portanto as de um O. Mendes. Tenho o meu modesto cantinho que, por modesto e pequeno, não deixa de ser meu. O facto do lugar consagrado a O. M. ser maior, não me rouba a mimo o que devido me é. Devo ainda acrescentar que tenho plena consciência da minha pequenez e das minhas limitações. O mesmo já se não pode dizer de O. M., pois tendo certamente uma obra mais siquificativa do que a minha, ela não possui os foros de importância que o próprio O. M. lhe quer atribuir em auto-elogios que o envergonham e a quem o lê. Ou, como melhor diria esse profundo conhercedor da alma humana, o Padre

Por RUI : 10PFL1

António Vieira: «O cego que conhece a sua cegueira não é de todo cego, porque, quando menos, vê o que lhe falta; o último extremo da cegueira é padecê-la e não a conhecer...».

Afem do mais há muitos poetas a exercerem a crítica de Poesia, sem que isso lhes perturbe a isenção. David Mourão Ferreira, J. J. Cochofel, A. Ramos Rosa, A. Rebordão Navarro, e tantos outros, todos poetas, exercem-na regularmente. Se, por este facto, a minha isenção foi de algum modo prejudicada, ela só o foi em favor de codos, nas restrições que formulei. Daqui a minha animosidade ser apenas uma invenção da má-fê, da desconfiança doentia patenteadas por O. M.

A última parte c. prosa do Poeta acaba por de de inia, delirante, nas suas granc s. s. O. M. com a vaidade mais dipudorada que jamais nos foi c. 10 ver em letra de forma, cita, s. filha, inebina-cise que é forma, um génio, o primeiro poeta adulto de Moçambique, etc.

Ora nisto só Orlando Mendes acredita. Um pedacinho de pudor, até de falsa modéstia, não lhe iam mal. Qualquer pessoa de bom senso e bom gosto sabe que a sua suposta grandeza é um cisco às portas da real grandeza dum Refinal dum Cordeiro de Brito, que o seu Moçambicanismo é risível junto da genuína, radical expressão dum Craveirinha ou duma Noémia de Sousa, todos eles muito mais auténticos que qualquer O. Mendes!

Haja sentido de proporções e vergonha sobretudo!

Haja sentido de proporções e vergonha sobretudo!
Quanto ao aspecto de recomendar ou não o livro «C. ma», esse é um direito que m servo. E, apesar do disposto : o Poeta, volto a recomendá-lo c ndicionalmente, porque o que lo de abominável em O. Menc. polemista, é contracado, ambor em manore. le de abo-s polemista, m menor otável no grau, pelo que há de , Poeta. O que eu não desejo

O que eu não desejo porém é continuar—como vem acontecendo—a servir de trampolim para a descabelada e indecorosa autopropaganda do Poeta Orlando Mêndes.

## 

melhor reconstituinte com as principais vitaminas 0

EM MOÇAMBIQUE DISTRIBUIDORES

Salvado de Costa

Av. da Repúal a, 80 C. P., 357 — TELEF. 4808 LOURENÇO MARQUES ن

Leia e divulgue Voz de Moçambique» W.

## **ESTANTE**

\* A Organização Mundial de Saúde publicou o livro «Water Supply for Rural Areas and Small Communities», por E. Wagner e J. Lanoix, ambos com larga autoridade e experiência no assunto. Recomendamo-lo a engenheiros, médicos e funcionários administra-tivos. ★ «Le Courrier», revista da UNESCO, na sua edição de Abril, dedica as suas páginas ao flagelo mortal — o paludismo. No Mundo 1.200.000.000 de homens estão sob a ameaça deste flagelo mortal. Na Rússia, em 1952, o número de casos de paludismo era de 183.603, em 1958 baixou a 4.678, esperando-se a erradicação total no ano do-se a erradicação total no ano corrente.

Aqui está uma revista (N.º 4, Abril de 1960) que devia ser pròdigamente distribuída pelos alunos do ensino secundário das nossas escolas, criando-se, assim, uma consciência para a luta a travar com o mortífero mosquito.

★ O documentário trimestral «Moçambique», segundo nos cons-ta, já não se publica mais. Lamen-tamos profundamente tal aconteci-mento e esperamos que se recon-sidere a bem da propaganda de Moçambique.

**Tamariz** da cidade hotel no TARIFAS: seu centro Hotel

I D.A ALMOĢO DORMID.
PEQUEND ALMOG S 0

RESTAURANTE PRIVATIVO

Telef. 6595 — C. Postal, 1112 R. Consiglieri Pedroso, 22 Consiglieri Pedroso, 22 LOURENÇO MARQUES

## Macedo, Mendes.

Pereira & Ca., Lda. MOBILIÁRIO

AÇO DE

Caixa Postal, 648 Telefone 4172

LOURENCO MARQUES

## Fábrica de Ladrilhos e Mosaicos, Lda (ESTABELECIDA EM 1931)

todos os artigos à base de granulites mosaicos, roda-pés e de Fabricantes

Postal, 1121

Telefone 6698

LOURENÇO MARQUES Av. Azevedo Coutinho

SMARTA

DEPOIS DAS REFEIÇÕES: UM CAFÉ EXPRESSO AV. 24 DE JULHO 122-C Ambiente distinto

À S CINCO HORAS: O MELHOR CHÁ DA CIDADE!

## POETAS DE MOÇAMBIQUE

## da-alta-janela

Por sobre o que é sonho e é vida Menina da face erguida Sem saber que fazer dela Tu moras na alta janela

que s ou ú

sigo Não tem verdade ou sabor Mais que a estrada que eu a hora que o teu sorriso Desprende como uma flor E

O luar do teu cabelo Estende um claro abandono Caminho longo sem dono Onde talvez sem sabê-lo

quista a idei ta er aos p tensas

REINALDO FERREIRA

Orlando Mendes publicou recentemente o seu terceiro volume de Poesia, «Depois do Sétimo Dia». Trata-se de urr acontecimento literário, em Moçambique — já aqui foi dito, nesta mesma página, mais de uma vez. Quando dizemos: «acontecimento iterário», pretendemos que se entenda: autêntico. Porquo há os outros, os de antologia, ou no Margarido, ou na Penguin, sem tradutor ou com tradutor. Nisso nem vale a pena falar.

Também nesta página se fez um breve esboço bio-bibliográfico da personalidade de Orlando Mendes. Não voltaremos portanto a isto. O que desta feita quiserros foi um diálogo sincero, se possivel descarado, com o autor de «Depois do Sétimo Dia» e ce «Clima». Tivemos que forçar-lhe a modéstia (aviso aos editores da «Penguin») e um pouco também o orgulno próprio dos que es ao dignos mas discretos. De facto, dificilmente se concebe um Orlando Mendes a «bombar» diáriamente, para os jornais, as imensas provas de internacionalização de que a sua Poesia foi objecto, é objecto e está para ser objecto (à bon entendeur...). Este seu apagar-se deliberado é, quanto a nós, um sinal de nobreza de espírito, de qualidade, que confirma, no homem, acuilo que a sua Poesia já fortemente sugerira. Orlando Mendes, instado, acabou por prestar-se, gentilmente, a um diálogo franco e que julgamos de grande interesse tornar público. Ei-lo:

P. — Que representa para si o acto de es cr e v er? Considera-o essencial e irresistível? De outro modo: ele assume para si a feigão de um gesto em que V. jogaria a sua «calvação individual» (salvação da alma, em linguagem do Evangelho)? Paul Valéry, um dos maiores poetas do nosso tempo, considerava perfeitamente marginal e nada essencial a sua actividade poética. Tinha como perfeitamente admissivel não ter escrito um único verso. André Gide relata mesmo um diálogo com o grande poeta, durante o qual este teria dito: «Je men fous, moi, de la Poesie». Segundo Valéry, tinha apenas interesse, para si, o mecanismo interior da Poesia; como se pode ser levado a fazê-la, usando de uma estratégia concertada da inteligência, da mesma maneira que um engenheiro projecta uma ponte? Dennunciando o «mistério da Poesia», a mesma Poesia perderia para ele o interesse. A sua Poesia não teria passado de «exercício» — para provar a sua tese. Creio que V. vive um pouco nos antipodas disto. Costaria de ouvir os seus comentários.

R. — O mecanismo interior da Poesia é, naturalmente, muito mais importante que o acto de escrever. tal como a fecundação e a gestação do Homem têm maior importância que o acto do seu nascimento para aparecer ao mundo.

Julgo que estou em constante elaboração de Poesia. Mas, decerto, nem toda a Poesia, melhor dizendo, só uma infilma parte dela, atinge capacidade de expressão. Assim, o acto da consumação pela escrita da elaboração poética, será o resultado de um impulso irreprimível de recriação do interior para o exterior, a fim de se transmitir o que pareceu dever ticar documentado. É-me, nessa altura, «essencial eirresistivel» o acto de escrever Poesia ou, de pelo menos, a registrer na memoria com intenção da comunicabilidade. Quando, porem, escrevo e mostro a minha Poesia, então, assumo a plena responsabilidade de me identificar como Poeta impriamente, a minha «salvação individual».

P. — Quando escreve, pensa, previamente, nas consequências ou na influência que os seus versos possam vir a ter? Considera que a «mensagem» que a sua Poesia possa eventualmente conter, surge em si, involuntàriamente, enquanto escreve, como algo que se desprende irresistivelmente do seu «modo de estar no mundo» — ou, pelo contrário, tem V., préviamente, um conteúdo e um programa que poe em verso?

R. — Ao fazer Poesia, entendendo por ela ainda a mecanização interior que precede o acto de escrever, não penso nas consequências qu na influência que possa vira ter. Perdoe-me voltar a uma imagem genésica: quando se faz

um filho, não se pensa nas consequências do seu nascimento nema a influência que a sua existência virá a acercer. Essas são questões para procecupar quando o filho começa a maxer no ventre da mãe mesa a maxer no ventre da mãe quando passar ao julgamento dos seus leitores.

Tenho como fundamental para a dignidade da actividade poética, quando passar ao julgamento dos seus leitores.

Tenho como fundamental para a dignidade da actividade poética, que a sua gestão se processe fão livremente que nenhuma influência estranha a ela como fim, ou previsão de consequência; su possam limitá-la. Que nunca o Poeta fal-a sifique a sua Poesia nem negoceie a sua autonomia, porque, então se traita — culpa que declaro sem possibilidades de uma absolvição.

Escrevi num poema («Cobhevii ecconheca rudo que meinspira / Naquilio que sou e para eles, através de que reclamo para o Poeta, da-me o direito de que reclamo para o Poeta, da-me o direito de que reclamo para o Poeta, da-me o direito de que reclamo para o Poeta, da-me o direito de que reclamo para o Poeta, da-me o direito de que reclamo para o Poeta, da-me o direito de que reclamo para o Poeta, da-me o direito de que reclamo para o Poeta, da-me o direito de que reclamo para o Poeta, da-me o direito de que reclamo para o Poeta, da-me o direito de que reclamo para o Poeta, da-me o direito de que reclamo para o Poeta, da-me o direito de que reclamo para o Poeta, da-me o direito de que reclamo para o porta de que reclamo para o porta de que reclamo para o porta de que reclamo que para mes contere contra propora a que se opõe a desenentamente ponho, procurando transcender-me en exigi, dispensou-me a sesa maldita prova.

Considero-me responsàvelmente e gegonal da necessidade de urgerica que frequente me avigi, dispensou-me a de segundo direcem evargi, dispensou-me a de segundo direcem evargi, dispensou-me a de a cercentame da necessidade de quelquer investigação por conta proporia e qualquer altura, a minha poesia requantos vestigios demo de conte de que poe poeta de carea de poeta de

P. — Com a publicação do seu livro «Depoje do Sétimo Dia», pareceu a alguns dos seus leitores que, se V. não abandonou as suas preocupações fundamentais, lhes preocupações fundamentais, lhes maior atenção ao rigor formal, a uma exigente densidade expressiva, uma consciência muito mais elevada de que é ai que se pode logar de perder) o futuro de uma obrazer a isto?

R. — Reconhego que no livro «Depois do Sétimo Dia», a minha poesia terá adquirido maior rigor formal e maior densidade expressiva Mas não creio que essas caracteristicas fossem controladas por uma consciente preocupação. De mais aguda e denorada atenção, certamente que foram consequências, no velhissimo sentido em que a maturidade a proporciona normalmente, para o exercício de todas as modalidades de ofício. A expressão poética sujeita-se, ao longo dos anos, a constante evolução mais ou menos lenta, nem sempre evidente e, muitas vexes, apresentando-se sob aspe «os de difícil compreensão ou interpretação. É, portanto, natural que; a evolução se realize através de ou por um aperfeiçoamento técnico de que a belexa conseguida pelo rigor formal constitui uma pedra de toque. Quanto a uma maior densidade expressiva, tê-la-ia alcançado com muito fazer experiência poética, destruir experiência, recomeçar experiência.

Proponho agora o seguinte: A «riquexa femática» poderá salvá-la para a História. Mas só um «encontro» ajustado entre uma e outra, que seduxa o Homem e o marque — poderá salvar a obra pa-

P. — Que pensa V. da Poesia de Reinaldo Ferreira? Sente-se tentado a demiti-lo do Parnaso de Moçam-bique, uma vez que a sua Poesia pouco (reflecte incidências dos «tristes trópicos»?

R. – Penso hoje da Poesia de Reinalo, Ferreira que a morte prematura co Poeta nos colocou perante re inevitável cujo sentido doloros, o tempo vai adogando como, aliás, sempre se verifica quando desaparece o que em vida se responsabilizou por algo que para nós era válido ou viria a sé-lo. Ao publicar-se a sua obra inédita, ficámos, o público anónimo que o leu, subjugados pela grandera da Poesia que nos legou, mas poucos se terão então apercebido do trágico inexorável desta certeza: nunca máis o Poeta escreveria um único verso e havia-se perdido definitivamente qualquer possibilidade de se assistir a uma evolução da sua expressão poética, evolução que, normalmente, se assinala por um número de elementos que actualizam o juízo critico sobre a obra de um ariitar. A morte estabilizou irremediavelmente a Poesia de Reinaldo Ferreira numa ordem de grandeza, retirando-lhe a oportunidade de novas provas. Canhou o Poeta, perante os homens, uma única batalha. É, com isso, entrou na Hitória da Poesia.

Nuo, não o demitiria do Parnaso de Voçambique, Não comungo totalmente alta, que ninguém, com suficiência e dignidade cultural, poderia demiti-lo do justo lugar cimeiro que lhe pertence na Poesia de Moçambique.

P. — Crê que exista já algo que mereça o nome de Literatura Mo-çambicana? Ou existirão apenas «livros publicados em Moçambi-

R. —Admito que a questão pos-sa interessar à Crítica e, também, a quem, sendo escritor, aprecie ver-se classificado e cronològica-

ORLANDO

mente situado, por mim, atribuolhe importância terciaria. Ponderando, porém, vários factores que
condicionem a existência de uma
«literatura mogambicana» embrionária, dir-lhe-ei simplesmente que
me parece que o «processo» segue
um desenvolvimento normal.

P. — Leu a Antología de Poetas de Moçambique, editada pela Casa dos Estudantes do Império e prefa-ciada por Alfredo de Margarido? Que pensa dela e do prefácio?

R. — Até li as duas. Mas estou a responder, e com muito prazer, a este questionário, num domingo luminoso e subtropical, bem da minha terra — e não vou deteriorarme no resto do tempo respondendo a tal pergunta, pois não?...

P. — No actual momento literá-rio, quais os poetas portugueses que V. recolheria numa «antología privada»?

R. — Por ordem alfabética: Armindo Rodrigues, Daniel Felipe, David Mourão-Ferreira, Jorge de Sena, José Gomes Ferreira, José Régio, Miguel Torga.

P. — Poetas de quais os que elege?

R. — Também por ordem alf bética: Glória de Sant'Anna, Jo Craveirinha, Rui Knopfli, Rui N gar,

P. — Projectos futuros? Sabemos que tem um romance nos prelos. Sentę-se à vontade nessa forma de expressão?

R. — Trabalho. Muito irregularmente, em quantidade e qualidade.

Eufórico, por vexes, desconfiado quase sempre (de mim). Com apaixonada humildade. Nesta confusão permanente, não faço projectos. Poderei dizer-lhe, agora, que tenho uma colecção de poemas que julgo pronta para ser publicada. Mas talvex amanhā me não atreva a confirmar a raxão da noticia.

Sinto-me à vontade perante o romance, no sentido em que gosto de escrever ficção. Todavia, essa forma de expressão literária exige persistência no inquerito às vidas e seus ambientes, selecção cuidadosa de temas, sistemática repartição de afazeres e laxeres do escritor e acurada disciplina na longa tarefa de realização. Quatro privilégios que raramente consigo conjugar. Ou apenas pensarei que não con-sigo?

E O D MENDES

Pobres escrevinhadores satisfeita dos termos que nem sempre accontecemo admiramos o dom e a genialidade com que certos individuos dotados totulam um facto, registam um acontecimento, retratam um episodio.

A propósito dum homenzinho de fraca personalidade, pedinchão e medros, pessoa amiga disse que ele tinha «joelheiras na alma». Traçou-lhe assim o perfil duma penada, com facilidade e precisão.

Outro dia alguém se referiu a um sujeito pequenino e encohido como se fosse um «passaro dos telefones» — desses passarinhos que encontramos ao longo das estradas pendurados em grupos taciturnos, dos fios telefónicos. Aqui estão inages no pereisa de esponibacas, para inveja de quem, como nós, tem de cavar esforçadamente para innar uma simples frase, no fim da qual as mãos terão ficado muitas vexes cheiss de calos e o cabo nodoso da enxada feito em cacos!

## TEATRO SEM

A «English Stage Company vem forjando, de mais de uma maneira, a história teatral em Londres, desde 1956. Basta dizu oue esse grupo é o que vem ente nando espectáculos no «Roya Court Theatre», o que significa exercício do teatro como obre eminentemente social.

Foi o «Royal Gourto o primeir teatro a encenar «Look Back i Anger» de John Osborne, John Arden, Gwin Thomas, Christo pher Logue, Arnoid Wesker tive

# 

400

do quarteto 1 vivas as co

Inconsequente
o dúctil gesto desenba
um adeus
e doce o sorriso trai
o momento frustre.

Tudo
traz a marca das inatravessadas pe
e ave súplice bate
contra o muro da vidraça
e faz o voo
novo e belo das suas asas.

Um solo de bateria ...
modela os passos na insinuação e na noite
a simétrica moldura
das mútuas fronteiras de vidro
esfria o teu sorriso
Cecília. na insinuação

MOÇAMBIQUE"

DE

VOZ

# > PERSPECTIVA SUMARIA **MOCAMBIQUE C**

pequeno excerto (parte final) da con erência proferida pelo nosso colaborador Eugênio Lisboa, na Biblioteca Nacional, no passado dia 29 de Julho:

Campos de Oliveira, pocta apreciado e amanuense da Administração do Concelho um precursor de Reinaldo Ferreira, portanto, que foi, como se sabe, funcionário do Quadro Administratiteve o seu primeiro erudito, José Vicente da Gama, in-diano, que se aproveitou da Imprensa Nacional para nos deixar alguns trabalhos». Tudo isto é evidentemente hoje que a lenda não tem fundamento, pois parece ser certo que o poeta, pelo contrário, morreu muito casado e muito rico em terras de Moçambique. Acrescenta ainda Alexandre Lobato que «na tradição local ficou a memória de José Pedro Campos de Oliveira, poeta Governador - Geral, depois, se reunia a 'élite' em serões literários que eram aproveitados pelos poetas locais para recitarem seus versos românticos. É possível», acrescenta Lobato, «que não seja estranho ao movimento quitural da velha capital a estradia do poeta Tomás António Gonzaga (1744-1810), que ali viveu degredado». Gonzaga, o autor celebrado das liras da «Marilia de Dirgem lendário, símbolo do amor juvenil e da maldição dos perseguidos e ainda, como observa António José Saraiva, «do desterro cruciante, da loucura e de uma morte miserável». Sabe-se de continuidade, é difícil de definir. Segundo Alexandre Lobato, «as tentativas para uma vida do espírito em Moçambique remontam aos primeiros anos do Século XIX e tomaram incremento nos meados do mesmo Século, na Ilha de Moçambique, onde, à volta do Capitãoo). Pelos meados do Sé-culo passado, Mogambique de uma literatura de língua portuguesa em Moçambique, com algumas características

BERTO DURER:

NASCIMENTO

EMBERG, EM 1471

acrescen'armos o precursor da poesia moçambicana que na passada sexta-feira nos foi revelado pelo dr. Manuel João Nogueira que, no ano de 1635, publicou o poema épico intitulado «Socorre que foi a Massalagem, etc.». mesmo se Ihe Barreto. Refiro-me ao padre muito pouco, Ja. João 1. 1635, 'nti

E continua a ser pouco, ainda quando consideremos a construção de um teatro na Ilha de Moçambique, mais de altos e baixos, xos», que está mesmo a pedit tratamento ligeiro... Mas quer A. V. F. significar com lológica».

Em matéria de rigor de

Continua na pág. 8

do. Os livros são rarcs e sem qualidades que os evidenciem na década de 40. Só os anos 50 e 60 e o começo da década de 70 é que nos trazem nomes que, ao interesse histórico de pioneiros das letras em Moçambique, aliam uma inegável qualidamantendo uma qualidade que, dada a rarefação de recursos do meio, se pode considerar como boa, «ltinerário» iria viver 14 anos até ao seu desaparecimento em Janeiro de 1955, quando foi publicado o seu último número — o 142. «ltinerário» é o veigulo em que se publicam os talentos literários da terra durante esse periodo. Os livros são rarcs e sem autidadas. ção do falecido advegado dr. Alexandre Sobral de Campos, da "Publicação mensal de letras, arte, ciência e crítica", "Itinerário", é que nos parece que algo de mais sério e com maior continuidade começou de facto a acontecer no panorama licerário em Meçambique. No meio de toda a espécie de dificuldades, atravessande periodos de alta e períodos de baixa, mantendo uma qualidade após a aprovação dos Esta-tudos da Sociedade em 1829. A verdade é que, só com o aparecimento em 7 de Fe-vereiro de 1941, sob a direc-

meio da curiosidade, da indiferença, ocasionalmente do ódio e até da bruta represália — como foi o caso em valente em importância, à publicação do «ltinerário»: o aparecimento, em 31 de Janciro de 1960, da publicação mensal «A Voz de Moçambique», órgão da Associação dos Naturais de Moçambique, órgão cnião e hoje pelo eng. Homero da Costa Branco. Primeiro mensal, depois quinzenal e finalmente semanal (quando isso se torna possível). «A Voz de Moçambique», com todes os seus altos e baixes, com todas as suas conhecidas fraquezas, vicissitudes e miséria. de literária que os fará porveniura sobreviver por razões que transcendem o pioneirismo. Os anos 50 assistem à publicação de livros de Rui Knopfil, Orlando Mendes, Ilídio Rocha, Glória de Sant'Anna e Nuno Bermudes, no sector da poesia, e Fernando Magalhães, Ilídio Rocha e Vieira Simões na prosa de ficção. A década de 60 é aquela em que se verifica, no campo das artes e letras, um acontecimento, pelo menos equirantes a contecimento, pelo menos equirantes a contecimento de contecimento d rias, tem vindo, ao longo de 11 anos e 344 números, no

mcmentos de desânimo c cepticismo (incluindo aquele que actualmente atravesso e que é profundo), não houve nunca jornal nenhum onde até hoje me tivesse orgulhado tanto me tivesse sentido cm boa casa honrada, como no 1965, por parte de um gru-pinho de pressão local — no meio até das suas próprias internas e momentâneas de-sistências, tem vindo a ser, repito, a publicação cultural e informativa mais séria, mais preocupada, mais digna, mais desinteressada, mais vertical, mais literàriamente adulta que até hoje viram estas belas terras de Moçambique. Como natural de Lourenço Marques, tendo já colaborado em diários, Mcçambique e da Metrópo-le, não quero deixar perder a oportunidade de aqui di-zer hoje que, com todos os momentos de desânimo c semanário «A Voz çambique», dirigid semanários e

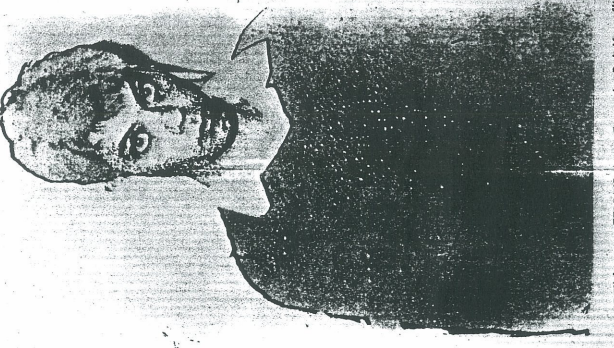
mensários

de Mo-

dirigida

ma linguagem poética por tal forma elegantemente as-cética e aparada que quase-só se lhe vê o osso (mas pu-lido e sem fissuras), por uma falsamente tranquila Glória afirmando por vezes um niver intra afirmando por vezes um niver interario que os chumba desde já às responsabilidades desde o ultra-europeu Reinaldo Ferreira, arrancado ao inferno privado da sua vida para ce ir genialmente salvar nos infernos artísticos de uma das mais puras artes poéticas que a língua portuguesa já conheceu, passando por Rui Knopfli, virulento, incómodo, profissional da má-língua literária que redimo as suas torturas, desânimos e pesadelos de angústia, cxemplar espírito de sacrifi-cio, de tolerância e de bon-dade por esse excelente mo-çambicano que é o eng. Ho-mcro Branco. Foi ainda no final da década de cinquen-ta mas entrando já pela de 60 que se publicou na Bei-ra uma excelente revista, de saída irregular, o «Paralelo 20». Pode dizer-se que tanto no «Itinerário», como na Voz, como no Paralelo, colaboraram — com raríssimas excepções — os melhores valores literários de Moçambienquanto, de formarem um todo a que possa chamar-se uma literatura moçambicana razoàvelmente coesa, mas desajustamento e culpa nuque nos últimos 20 anos. E eles são alguns, fervilhando como já dissemos, numa teo-ria de alienações que se de-sencontram, desistindo, per anàrquicamente tanto

Continua Continua



momentos é que pode conduzir a uma sensação de monotonia. Um momento, por definição, nem é monótono na implica repetição. Também não sci o significado disto: «à medida que a eronolegia está mais próxima de nós, etc.». A. V. F. quereria dizer, talvez: «à medida que lemos os últimos pocara de que lemos os últimos pocara dispuentivel «gaucherie» de linguativel «gaucherie» de linguativo e alfos e baixos, mais de alfos e baixos, mais de alfos e conduziros.

l'gualmente o que sejam « momentos m o nótonos ». Uma série muito grande de l'momentos é que pode con-

f titui porventura um dos seus fmaiores defeitos). Não sei gualmente o que sejam

ambicana

**OPÓSITO** 

Foto de Rui Knopfli REINALDO FERREIR I

A VOZ DE MOÇAMBIQUE

# PERSPECTIVA SUMARIA

• Continuado da pág. 7

de Sant'Anna, grande poetisa discretamente denunciando o «tempo agreste» numa
língua «de água» serena e
mortifera, por um Orlando
Mendes, estabelecendo aponte amistosa, ritmada, sonora e eloquen:e, entre doismundos que de perto se
observam e concluem, por
um José Craveirinha, apareatemente mansarrão, mas fremente de um espanto que lhe encoleriza a língua de que ama com volupia cada uma das palavras, aindu quando as utiliza (ou se deixa por elas utilizar) para denunciar certas harmónicas tes cada um na sua especial violência ou luxúria imagística própria de quem decora infernos a fim de os tornar apresentáveis (Sebastião Alba e Lourenço de Carvalho), For um Grabato Dias, recentemente revelado na sua ânsia feroz de fazer explodir o léxico para melhor o ver por dentro e ao mesmo tempo libertar energias milenariamente apertadas nas baias das palavras, passando por Rui Nogar, Jorge Vila, Cordeiro de Brito (já falecido), Ilídio Rocha, Nuno Bermudes, Fonseca Amaral, Fernando Couto, até aos mais novos Jorge Viegas, Heliodoro Baptista e Ana Maria sinistras na «nossa cidade/es-quisita na bilharziose das compridas noites», por dois jovens poetas, surpreendennovos Jorge Viegas, Heliodoro Baptista e Ana Maria Barradas — tedo um conjunto de nomes, uns publicados em livro, outros avulso, mas todos surgidos (ou sobretudo surgidos) nos últimos 20 anos de vida literária em Moçambique.

A prosa, receio dizê-lo, e menos impressionante. Deixando de lado a História como sector aparte e no qual se destacam um Lobato e

um Montez, na prosa de ficção ou outra, dois nomes (ou talvez três) se destacam; pslo talento, todos; por um extraordinário sen tido de observação e por um genial sentido da língua e dos seus recursos e da sua musica própria, um deles, Maria Silva Pinto, uma europeia apaixonada por uma Africa que fez sua, por amor; pela sua profunda, irónica e ao mesmo tempo trágica identificação com um universo de humildes e resignados horrores que deserve às vezes com genial simplicidade e malfera o commendados. com genial simplicidade com alicia, o segundo deles, um povem africano, hoje residente em Lisboa, Luis Bernardo Honwana; por una verdadeira (mas preguiçosamente sufocada ou simplesmente desfeixada) vocação de novelista ou sonista, diabolicamente a ma durecido antes da idade, fino, chines, doiado de um semido de hus.

de monstrozinho uma integridade genuina, o terceiro, Fernando Magalhães, que mandou às urtigas o jornalismo e faz hoje publicidade enquanto nos vai deixando na esperança de que faça também outras coisas. Maria Silva Pinto não tem, que eu saiba, livros publicados; tem-se gencrosamente dispersado por jornais e revistas, mas creio saber que prepara actualmente, e com afá, três livros; Luís Bernardo publicou em 1964 o seu surprecadente livro de contos, «Nós matámos o cão-tinhoso», que José Régio saudou como uma forma genuina de realismo fresco e espontâneo; Fernando Magalhães e autor de um único livro, 3 × 9 = 21, que denunçia um verdadeiro escritor de de freção.

Além destes, não poderia deixar de mencionar Ascêncio de Freitas, autor de um excelente livro de contos, «Care da mesma ninhada». mor metalico e manhoso e de dons genuinos de repór-ter frio e articulado que es-conde atrás de uma fachada de monstrozinho uma inte-

vieira Simões, «Portagem», Vieira Simões, António Augusto Carneiro Gonçalves, o malogrado João Dias, Nuno Bermudes, Fernando Ferreifor de uma excelen:e fantástica, «A Urna istal»), António Rita-«Caes da mesma ninhada», Orlando Mendes, autor de um romance, «Portagem», ra (autor

novela fantástica, «A Urna de Cristal»), António Rita-Ferrcira e poucos mais.
Os sectores do ensajo e crítica literária é que se têm entre nós revelado desoladores. Se por ensajo entendermos um trabalho na esteira do bom ensaismo sergiano qual o define admiràvelmente S. Ivio Lima nesse seu belo livro que é o «Ensaio sobre a essência do ensaio», creio que não existem entre nós representantes acreditados de culto de de constantes acreditados de culto de de constantes acreditados de culto de de constantes acreditados de culto de constantes de lente revista ao Lourenco Marques,
Ohiectiva, alimentou-nos aldos de tal género. A crítica literária é também pràtica-mente inexistente. A excerevista do Cine-Clube gumas sérias es peranças quanto a alguns nomes como pom

Rui Baltazar e Jorge Pais, Infelizmente não parece que tenham dado continuidade a esses esforços promissores.

O teatro deu-nos recente.

mente uma bela surpresa cem a peça «Os Noivos» ou «Conferência dramática sobre o lobolo», do meu conterrâneo Lindo Hlongo: um quase milagre de simplicidade didáctica e talvez o primeiro marco, entre nós, de um teatro de raízes realmente africanas».



## AINDA A **PROPÓSIT**

linguagem — assunto que muito me preocupa — tenho outros mestres que muito • Continuado da pág. 7

Outres mestres que nuito prezo (Russel e filosofia inglesa centemporânea em genal) mas dispenso as lições nais do que claudicantes do critico Armando Ventura Ferreira.

E à sua pergunta: «Quemais está de acordo com o prefaciador, etc.?» respondo: mui: ssima gente não tem estado de acordo na nossa muitissimo patusca República das Letras!

Quando uma crítica vem dois anos depois da publicação de- um livro, espera-se dela um autêntico acto de reparação em que à dignidade do que se diz se acres centa a dignidade do como se diz. O que nem sequer se diz. O que nem s chegou a ser o caso...

EUGENIO LISBOA

## ASSOCIAÇÃO AFRICANA DA PROVINCIA DE MOÇAMPIQUE

Para comemorar o 51, universário da sua fundação, a velha e prestigiosa Associação Africana de Moçambique, para comemorar o facto, elaborou e vem realizando um excelente e vasto programa de festejos, constituidos por regiais, espectáculos folcloricos, bailes e demonstrações de ginástica infantil, que têm agradado bastante.

A cumprimentar e felicitar a Associação Africana du Provincia de Moçambique, à qual desejamos longa vida associativa, a Direcção dos Naturais de Moçambique agridece o amável convite que lhe foi dirigido,

"Tivol Teleg.: End.

2005 Telefone

Centro Comerci Situado no

0 elefo Rádio,

condicionado

arto 3 O S 0 S 0 tod e m

- Ar Condicionado Philco
- O mais silencioso
- Geleiras Philco
- As mais eficientes
- Frigorificos Philco
- Os mais espaçosos
- Maquinas de lavar roupa Philco

As mais económicas no seu consumo

PHILCO A MARCA DE MAIOR REPUTAÇÃO CON CIDA EM TODO O MUNDO

O CONCESSIONÁRIO QUE MELHOR ASSISTÊNC GARANTE DENTRO DA SUA ÁREA

Agentes para Lourenco Marques e Sul do Sav P. Santos Gil & C.º Lda.

C. P. 325

Salão Philco

275 Rua Lapa Tel.

Lagrando-se acêrca de qualquer poeta, transpor que considerar dias attitudes fundamentar intuitivo ou la posta é essencialmente intuitivo ou la intelectualista. Ou se prende na minda que lhe passa tangencial e processada em que sinte para isso uma necessada em que sinte para isso mesmo que elle mbordina a una arte so império da von-tulo ou sitio ele será o instrumento dócial de uma força que lhe é superior e o abrigo insensivalmente a trabalhar.

Eria sa atitudes extremas, que nunca, em qualquer cielo da história do pensamento joram tão evidentes como leve predomíne, oras de sus maneiras e como poeta melecipalmente quas trabals en melecipalmente que todo o poeta melecipalmente em consensione em crer que todo o poeta melecipalmente em servicios, muito especialmente da ma fabilidade, o resultado de um desejo de fuzer versos, muito especialmente que sidos os rapazes que falharam nos licas ou nas Paculdades meteram-se a situas qua ou nas Paculdades meteram-se a situas qua servicia que mitores altamente subjectivos mis litarates de frino recorte outros, poeta intelectualista a maior parte.

Estes, para cúmulo lembraram-se de muores a manor parte.

Estes, para cúmulo lembraram-se de muores a manor parte.

Estes, para cúmulo lembraram-se de muores em general que eu damo de traisplantação.

Elimiples ed efetitos seguros: torna-servicio poeta, seja entre por exis

sis vella praça adormecida por unde agora minguem passa, passes que morren a vida. (Ribeira Gento — « Velha Praça»)

Depòis de transplantado:

O'mito buyo sonolento, bos deserso da gente, press un shandonado convento. (di um certo posta conhecido)

Eris triumplantação, que se nos afigura dis tello de conseguida do seguinte modo.

E primeiro verso de Ribeiro Couto, e primeiro verso de Ribeiro Couto, e de inaginação lembrar-nos-á quietas ria de provincia. Mas como a palavra ria de provincia. Mas como a palavra ria de provincia. Mas como a palavra ria em un não sei quê de alegre, era meiarito buicar-se um termo mais servo de burgo sonolento.

Por ondi rajora minguem passa, com a mema inaginação, dará: hoje deserto de petita a avam incessivamente.

Ent. 4. 2 posas construída, e de efeito de servicia de alegre, a avam un cessivamente.

Ent. 4. 2 posas construída, e de efeito de servicia de alegra de valor.

Orimeme atas considerações a provinça estas postas prasileiros, que fon alem artistas de valor.

Orimeme atas considerações a provinção mateira vasta para certos postandadamento atas deviam usar penas de pulha de mateira vasta para certos postalimas da deviam usar penas de pulha de alematera plumas de partinguante a para certos postalimas da certos postalimas de partinguante de partinguante de partinguante de partinguante a penas de pulha de alematera prose de pulha de alematera prose de pulha de certos postalimas de partinguante de partingu

Thinks the continue that the chegarm does distinct the chegarm of Searl chama-se of Tempo e Eterratude of Searl chama-se of Tempo e Eterratude of Searl chama-no Jorge de Lima e Granam-no Jorge de Lima e poesta em Cristo.

The way poetas discutidos e admiratura poesta em Cristo, são duas das las don poetas discutidos e admiratura don poetas que se me têm delima dispares que se me têm delima de superstições de lima no delima não evitou, é minerado dela, cheio de superstições de minerado dela, cheio de superstições de minerado critico. É dele aquela poeta minera que se refere a batalha de limare que se refere a batalha de limare que se refere a batalha de limare que diz sômente:

hanve 14 cm livro Poemas, Murilo Men-tabuta-se anma formidavel angústia

tem no tempo, me puseram ita, a ium corpo escangalhado. Este

limitado ao norte pelos sentidos, ao sul pelo medo, a leste pelo Apóstolo S. Paulo, a oeste pela minha leducação

De onde vinha ele?
Venho do ar, da multiplicação das sombras.
Foi esta angústia que ele aparentemente resolveu (e de um modo transitório) pelo catolicismo, ou, exprimindo-me melessa mesma tortura que aqui e além ainda se nos revela:

Meu Deus, que tenho feito até hoje nêste mundo

senão te invocar para que apareças senão me desesperar, porque sou pó?

Jorge de Lima é mais sereno dentro de toda a sua revolta; êle abraça, num gran-de abraço fraterno e amigo, todos os ho-mens:

Só tenho poesia para vos dar. Abancai-vos, n 'a 'rmãos. H

numa confission de revoltado: ado se é neces Aceito o sangue der am para levantar o pobre:

A sua alma de eterno revoltado con-1 o mundo tem uma dolorosa exclatra o n mação:

Que cansaço de contemplar as pátrias! Quero o antecedente, quero o fim.

para logo dizer:

Vinde os possuidores da pobreza, os que não têm nome no século Jeans-Cristo — Rei dos reis os vosacis pés quere lavar, o filho do marceneiro não vos pode abandonar.

Esta espécie de poesia, que muitos pre tendem católica, não o é, nem nunca o será. É antes uma outra forma de revolta do homem contra o grande mistério que cinge a vida.

por Artur Augusto

Man deixai-me ver no neio dessa conturi sção o que está acima do tempo, o que e instancia

É Jorge de Lima que o diz neste reu iltimo livro.

Que nos interessa que o próprio homem se procure iludir rotulando-se com este ou aquele principio?

Da sua vida fica a obra e esta fala bem mais alto do que ele próprio.

por Ä. Rosado

## usa chapéu que ainda senhora S S S © LO

Há alguns anos atrás, quando o sol de verão começava a apertar, dilatando os poros todos do corpo e secando as gargântas, o homem foi forçado a amaldiçosa to preconectio por que e acabeça lle dois à pressão do calor con-denado na copa do chape de palha, entrã o ma grando per que e acabeça lle dois à pressão do calor con-denado na bria va muore; ande no mas folhas altas das abrandava o seu torniquete de fogée e a brias cumore; ande no mas folhas altas das aivores trazia uma sensação serdabilissema de freseura, cautelosamente, quisis temendo comater um aserdigio, o noso bom cidado começou por descobeir a cabelera, colocando o spalhinhas debaixo do ben cidado começou por descobeir a cabo ca su pando-o pendurado da mão enclaracada de suor.

Com o passar dos verões e o crescer da ma vontade comerçou por denador de cabeça so leia, livre do chapelinho exerçaça! Más não o abandomo por completo, ainda: quando era preciso atraves aperas o de uma ruda de dois metros de largura da pietoresca Alfama, o chapeto cravel. Mas não o abandomo por completo, ainda: quando era preciso atraves aperas o de uma ruda de dois metros de largura da pietoresca Alfama, o chapeto cravel. Mas não descorador.

Até que um dia...

Até que um dia

empecillo do chapéu na cabeça ou pendurado na mão.

Assim a comodidade substituíu um hábito que parecia eterno. Assim o homem mostrou saber desprender-se de um preconceito, com a vantagem enorme de conomizar uns bons escudos e poupar-se às dores constintes de cabeça provocadas pelo pêso do chapéu.

E se alguns veneráveis anciaes ou jovens renitentes não prescidem de colocar com certo geito um chapéu na cabeça, todos os dias e sempre que dão dois passos fora de casa é só porque o costume ou a calva precoce or impede de aceitar, como a melhor e a para asudável, a norma seguida pela nor a ração.

Ainha senhora:

O que se passon, om os homens estra-se passando agica com as mulheres.

W. que é moderna vas attitudes e nas subições, anda muitas vezes na Baixa sobraçando a sua malinha e pegando com as pontas dos dedos finos no seu chapelinho de abas insignificantes. Eu sei que isso é o principio do fim a atinifir, tal qual nos succédeu a nós, homens sem preconceitos, ou, pelo menos, com tôda a conceitos, ou, pelo menos, com tôda vontade de não nos subordinarmos a éles.

Nas praias, quando o sol requeima a pele e a tosta com a sjuda do iodo marrinho. V é o exemplo mais flagrante de que as mulheres querem e sabem atirar para o lixo do esqueeimento todos os perconceitos deixados como herança por com que V. mergulha nas ondas bravas do mar, ela, coitada, que nunca merguallon do corpo mais do que os pés ainha o fato de banho justo e decotado com que V. mergulha nas ondas bravas do mar, ela, coitada, que nunca mergualhu do corpo mais do que os pés apagra ela maior e un alguidar! Santa velhinha e antiquada higiene!

O hipismo, o tênis o basket, o remo, o volante, enfim te do os desportos são o para V, minha e uit e camarada, a maior e a melhor ei ecção e para éles corre com todo o es unaisamo dos seus vinte anos juvenis. N campo político e corre com todo o es unaisamo dos seus vinte anos juvenis. N campo político e corre com todo o es unaisamo dos seus suntada e sado, crente de que a vida se resumia as estas estas de caridade e nos arranjos cascinteres.

Ora por tudo quanto V. pretende, por tudo quanto diz, tudo quanto faz e por tudo quanto diz, porque não abrevia a morte do seu chassim quere, não cobre as pernas com as vetustas meias; frequenta os teatros e dobrigada a tirar o seu chapéu por que ele a incomoda a si e às pessous que este a incomoda a si e às pessous que ele a incomoda a si e às pessous que este a incomoda a si e às pessous que este la carás; se V. sabe usar do à vontade que lhe deu a civilização moderna; se se que lhe pensar por si compreça todos os meios para se libertar das velharias os meios para se libertar das velharias Se é para agradar ao homem, se o usa

apenas como atractivo a realçar a sua beleza, cu dou-lhe o conselho de não persistir nessa atitude.

Tenho reparado que V. (como tôdas as senhoras, aluís) quando chega próximo de casa se deschapela e solta um anspiro de astriação. Dentro de casa V. nunca a martiriza. Dentro de casa V. nunca põe chapéu, sinal evidente de que não o põe para andar mais à vontade e não o precisa de agradar-se a si mesma.

Acredite: o chapen não a torna mais elegante, nem mais atracute, nem mais sandavel; antes pelo contrario. Com a cabeleira sôlta a mulher ganha em atractivos cem por cento.

Releve o despropósito destas linhas e aceite cumprimentos de fraterna camaradagem espiritual do seu «ex-corde» A Rosudo.

## SARCASMO

de Rui de Noronha

No cume da montanha, imóvel, quêdo, Parara, há muitos anos, um penedo.

Era um fenedo negro, informe e bruto Como vestindo a Humanidade em luto.

Das arestas sem conto e das profundas fendas Contavam-se em redor milhões de negras lendas

Daí, dessa eminência,
Sujeito à inclemência
Dos séculos, das noites,
Dos visfidos açoites
Dos ventos e dos sóis,
— Um bloco de tristeza
Rasyando a Natureza,
A Humanidade, o Espaço,
E em decidido traço
Abrindo o Mundo em dois,
Contemplava o penedo, absorto e mu
Tristezas
Ambições,
Baixezas,
Corações,
Vanylórias,
Vanylórias,
Vanylórias,

Um dia, Subindo cauteloso a penedia Eu fui-me por de rojo, todo mêdo Junto ao fenedo.

Era noite de inverno. A ventania Uivara no penedo a noite e o dia.

Horas sem conto ali fiquei, tremendo, à escuta, Colado o ouvido à fedra horrivelmente bruta.

Súbito, dentro, oscilações estranhas
De um revolver exdráxulo de entranhas
Eu comecei a ouvir.
Os ventos se calaram.
Fex-se silêncio e então,
Na imensa solidão,
O penedo tremeu e dominando o Mundo
Lançou, oh! espanto! um gargalhar profundo
E desatou a rir... a rir...

Era o penedo a rir dos Homens e do Mundo